
MARZO 2012 - Año 4 - Nro 7 $12REVISTA DE PSICOANÁLISIS · LETRAS · FILOSOFÍA

WWW.LADOCTAIGNORANCIA.COM.AR

la doctaignorancia

»ESCRIBEN:
· Mazover
· Falcón
· Rodríguez
· Melgar
· Liljeqvist
· Bugalter
· Flores

NUEVA SECCION: 
DEL LECTOR

*DOSSIER 
CLÍNICO
Trucco

el tiempo

»ENTREVISTAS
· Dolce
· Scavino



3la doctaignorancia∙               ∙

Editorial»

La Docta
Ignorancia

nº 7: El Tiempo

∙ s t a f f ∙ 
Editores Responsables: Jorge Curcio ∙ Juan Corbetta ∙ Violaine Fua Púppolo ∙ Daniel Acea ∙ Diseño Gráfico:  
Cecilia Lombardo ∙ Subjetividad y Psicoanálisis: Jorge Curcio ∙ Arte y Psicoanálisis: Juan Corbetta ∙ 
Fotografía: Cecilia Gardos Carro ∙ Traduzirse: Violaine Fua Púppulo ∙ La Sección del Topo(s): Eduardo Liljeqvist ∙ 
Del Lector: Melisa Fernandez ∙ Filosofía: Jorge Curcio ∙ El Barco Ebrio: Cecilia Gardos Carro ∙ Dossier Clínico:  
Cecilia Trucco ∙ Correcciones y Cuidado de la Edición: Daniel Acea ∙ Colaboran en este número:  
Miriam Mazover ∙ María del Carmen Rodríguez ∙ Viviana Falcón ∙ Aníbal Melgar ∙ Mariana Bugalter ∙ Marisol Flores ∙ 
Entrevistas: Ricardo Scavino y Vanina Dolce ∙ Dirección Comercial y Legal: Baldomero Fernández Moreno 3678 
(1407) CABA ∙ Publicidad: ladoctapublicidad@gmail.com ∙ Tel.: 4 566 1977 / 15 6 870 7789.

La Docta Ignorancia no se responsabiliza por las opiniones vertidas por los autores de las notas firmadas, así como tampoco por la calidad y cantidad del contenido de publicidades que es 
responsabilidad exclusiva de los respectivos anunciantes. Se prohíbe la reproducción total o parcial en cualquier medio, sin autorización. Registro de la Propiedad Intelectual en trámite.

Cronolgico, subjetivo, cíclico, paralelo, simultáneo, solar, sidérico, eterno, geológico, ató-
mico, muerto, libre, climático, lógico, musical, compartido, compuesto, pasado, presente, 
futuro… ¿Cuántas nociones de tiempo podríamos mencionar? 

En este número de La Docta Ignorancia, El Tiempo inaugura nuestro cuarto año, donde con-
tinuamos apostando a un espacio en el cual el psicoanálisis, la filosofía, las letras y el arte sean 
convocados al diálogo, el debate, las interrogaciones, y un constante encuentro y desencuentro. 

El Tiempo es crucial en psicoanálisis, desde la fundación que llevo a cabo Freud (tiempos 
de ruptura y herida narcisista, donde “El Yo no es amo en su propia casa”), pasando por 
la (a)temporalidad del inconsciente, la noción apres-coup, hasta las discusiones acerca del 
desarrollo de las sesiones analíticas: estandarizadas, libres, breves…

También el tiempo es atravesado y atraviesa la literatuta, la filosofía, la creación artística, las 
ciencias sociales, quienes acuden a la cita para hilvanar recorridos que incitan a tomar.

Los invitamos a caminar por este espacio, donde los autores trazan distintos recorridos 
vinculados al tiempo, dando voz al tiempo y sus interlocutores. 

Dijo el escritor francés François Mauriac: “El tiempo siempre está maduro, la pregunta es 
para qué.”

Es de nuestro agrado inaugurar el espacio “Del Lector”, y seguir convocando a que nos 
envíen sus artículos, sugerencias, preguntas o críticas a www.ladoctaignorancia.com.ar  
o a ladoctaignorancia@gmail.com

D a n i e l  A c e a



4

»

la doctaignorancia∙               ∙ 5la doctaignorancia∙               ∙

La memoria de los tiempos inmemoriales

“Pierde una hora por la mañana y la estarás buscando todo el día.” (Richard Whately)  

nombre de su propio padre, el de su propia configuración edípica 
que ella podrá sostener, no sin fisuras, tal cual lo mencionáramos  
anteriormente (con un poco de exceso y también con cierto défi-
cit), la función paterna, desde los inicios. Que la función paterna 
no se efectúe en una justa medida, explica la causas de las inhibicio-
nes, síntomas y angustia, propios de la estructura neurótica.

Resulta fundamental señalar que la modalidad en la que el 
Otro dona su amor, siempre habrá sido singular y distintiva. De 
igual forma lo será la manera en que el niño la inscribe. De este 
modo, rubricada por estos tiempos cruciales, cada subjetividad se 
convierte en única e irrepetible. Estas trazas constitutivas entre el 
niño, la madre y el padre que opera en ella, constituirá el nódulo 
de lo inconsciente, a partir de las cuales se podrán inscribir los 
subsiguientes trazados.

Estos últimos podrán ser recordados en el curso de la cura, a 
condición del previo levantamiento de la amnesia infantil. Por el 
contrario, las trazas fundantes, que se instituyen en torno a la línea 
de corte, entre el niño y la madre, en derredor de un agujero, son 
primordialmente inmemoriales. Estas condicionan la manera de 
ser del sujeto, operando, de esta forma desde la a temporalidad de 
lo inconsciente. En la cura, tendremos la oportunidad preciosa de 
poder construirlas, en transferencia. Al decir de Freud, “en derredor 
de la persona del médico”.

La eficacia que arroja la aptitud de construirlas es realmente 
inmensa: posibilita, nada más ni nada menos, una re escritura, que 
vendrá al lugar de una incansable y penosa repetición en acto, que 
sin saberlo recorrería nuestras vidas, en el más activo de los silen-
cios, sin pausa ni detenciones. 

configurado a partir de una falta, un vacío, aunque, tal como lo 
sabemos, toda creación hace presente algún exceso, conviviendo 
con un déficit.

Algo de esta articulación entre don, vacío, exceso y déficit pue-
de vislumbrarse en la creación artística. Cualquier artista posee un 
saber, para nada equivalente a un conocimiento consciente, acerca 
de que su obra, y una vez que la pone a circular ya no es de él. 
En ese mismo tiempo, cada “comprador” o espectador, recibe algo 
preciado del artista, que estrechamente enlaza su alma, por este 
motivo “eso” no se puede nombrar aunque la obra mucho lo haya 
impactado.

De hecho, en muchas oportunidades nos encontramos con artistas 
que no se pueden desprender de la obra. A ella se aferran porque sien-
ten, que los representa en su totalidad, o no los representa en nada.

Por alguna razón se hallan impedidos de realizar la operatoria 
que les haría “entender” (acto que no es sinónimo de conciencia, 
menos que menos de voluntad) que aquello que re-significa un he-
cho artístico, como tal, es que la obra a él lo representa, desde el 
costado más primordial de su espíritu (nunca todo) y el espectador 
la concluye cuando vuelca en ella sus propias marcas.

Es así como el amor autentico, incluirá entonces la empatía, pero 
también, el necesario miramiento, es decir el reconocimiento del 
niño como sujeto ajeno y distinto de la madre. Denominaremos a 
éste, separado de cuerpos y de almas, función paterna. Ella mantiene, 
no sin tensión, una abertura que nadie (ni el niño, ni la madre) ocupa. 

Entonces, la función paterna debe estar operando ya en la ma-
dre, antes que el padre del niño entre en función. Será, entonces, en 

   La noción de tiempo resulta crucial en el armazón teórico y clínico del psicoanálisis. De 
esta concepción se derivan distintas posturas respecto del inconsciente, de la configuración de la 
estructura psíquica y asimismo, como no podría ser de otra manera, de la dirección de la cura.

A diferencia de la concepción consciente que tenemos del tiempo -que en nues-
tro cotidiano se estructura con la lógica de la temporalidad cronológica-, a nivel de lo in-
consciente no existe este mismo registro, del mismo modo que no hay representación 
de la muerte y la sexualidad. Sin embargo podemos hablar de memoria inconsciente. 

Los seres humanos nacemos cachorros inmaduros e indefensos. A nivel del sistema nervioso 
cualquier mamífero nace más desarrollado que cualquiera de nosotros, los humanos. Esta con-
dición nos predispone a un larguísimo período de de dependencia del adulto. El bebé humano, 
indefectiblemente debe ser auxiliado para el logro de su supervivencia. Desde esta perspectiva, 
como en tantas otras, la vida y la muerte se encuentran entrelazadas.

La relación con el Otro se forja en la dependencia. No sólo se tratará de provisionarle ali-
mento, abrigo e higiene, sino también y fundamentalmente, hacerle el don del amor. Sin él, no 
existe posibilidad alguna de constitución del aparato psíquico, ni de iniciar, entonces el proceso 
de humanización. Este don lo realiza la madre, o de ocurrir, por el motivo que fuese, su ausencia, 
quien se invista como tal, ejerciendo de esta forma, la función materna.

El niño puede adquirir el lenguaje porque posee una base biológica y genética, que de no 
estar dañada se lo posibilita, pero aclarémoslo: no en cualquier condición libidinal. Esta última 
adquiere suficiencia si la madre al interpretarle su llanto vehiculiza con palabras y actos de amor 
los cuidados y objetos que le suministra. Si el amor del Otro no acude a la cita, el bebé morirá 
de marasmo.

Si la madre transforma esta donación en una encerrona, en donde el niño le funciona como 
apéndice, a la postre nos encontraremos con patologías muy severas, como lo son la psicosis o 
diversos tipos de debilidad mental. En cambio para que el aparato psíquico sea soporte de la 
estructura neurótica, el amor hubo de ser recibido, a la manera de un arte, como tal se habrá 

 

15
EL BARCO EBRIO 

∙ s u m a r i o ∙  

»

»

por Miriam Mazover

4 
La memoria de los tiempos 
inmemoriales
Miriam Mazover

7
SUBJETIVIDAD Y 
PSICOANALISIS: 
¿Belle Époque?
Viviana C. Falcón 

10
El instante en Sören 
Kierkegaard: ruptura, 
diferencia, subjetivación    
María del Carmen Rodríguez

13
DOSSIER CLINICO:
De lo siniestro 
al acontecimiento
Cecilia Trucco

20
Deshoras arqueológicas:
Entrevista con la 
Arqueóloga Vanina Dolce.
Daniel Acea

22
ARTE Y  PSICOANALISIS:
Apolillados
Aníbal Melgar

24
TRADUZIR-SE
Entrevista a Ricardo Scavino
Violaine Fua Púppulo

27
DEL LECTOR
Psicoanálisis y discapacidad 
auditiva, lo que una persona 
sorda tiene para decir…
Mariana Bugalter y Marisol Flores

29
LA SECCION DEL TOPO(S)
Conjeturas temporales 
sobre Tiempos conjeturales
Eduardo Liljeqvist



6 la doctaignorancia∙               ∙ 7la doctaignorancia∙               ∙

    Leandro cuenta que por estos días, en su grupo de amigos 
mientras uno de ellos se fue de vacaciones, otro salió con la chica 
con la que se venía viendo ese chico. Y, que un integrante de ese 
grupo, también amigo de él -aunque no de los más cercanos-, el 
sábado se quiso “chamuyar” a su novia, le dijo que era muy linda, 
que no era alguien como para mi paciente, le habló mal de éste y 
hasta llegó a decir falacias sobre él. Ambos, sabían acerca del víncu-
lo de esas mujeres con sus amigos. Cuando Leandro se entera (por 
boca de su novia que, por otro lado, es “partícipe necesaria”) se 
indigna y enfrenta a su amigo reprochándole lo que hizo. ¿Cómo 
reaccionó éste? Negando por una parte y minimizando por la otra, 
lo sucedido. Al tiempo, le cuenta a sus amigos más próximos lo 
ocurrido y lo mismo… le restan importancia. Mi paciente, entre 
triste y desilusionado, me plantea: “no se si soy yo que no me 
adapto y tendría que cambiar, o no se conservan los códigos que 
hacían que se mantenga la paz social de un grupo”. 

Preferí no decirle pero, la “paz social” del grupo se mantiene… 
Sus amigos no consideran mal ni grave el accionar de esos chicos. 

¿Por qué no hay “condena social” en el grupo? La respuesta 
es simple: porque cambiaron (¿cayeron?) los valores, sentidos y 
códigos que nos mantenían unidos, o separados… Cambiaron los 
modos de hacer lazo social y los lazos mismos. 

¿Tienen pastillas para no soñar?1 
Lacan, pronuncia el “Discurso de Roma” en septiembre de 

1953, dieciséis años antes de plantear los conocidos desarrollos 
acerca de los cuatro discursos. En esa oportunidad, ya denuncia 
los efectos que produce en el sujeto lo que llama “la civilización 
de la ciencia”: “la enorme objetivación constituida por la ciencia, le 
permitirá olvidar su subjetividad”. Prosigue hablando del papel del 
mismo en ese status quo: “Colaborará eficazmente en la obra común 
en su trabajo cotidiano y llenará sus ocios con todos los atractivos de una 
cultura profusa que le dará ocasión de olvidar su existencia y su muerte, 
al mismo tiempo que de desconocer en una falsa comunicación el sentido 
particular de su vida”2. 

Cincuenta y nueve años después… ¿Qué decir de nuestra épo-
ca? Que esa realidad se ha intensificado. El discurso capitalista nos 
ha atravesado y el neoliberalismo produce cada vez más riqueza 
pero la riqueza llega cada vez a menos manos. La lógica consu-
mista se ha impuesto y las tecnociencias tienen una presencia tan 
constante en nuestras vidas que, por ser tal, casi no se percibe… 
Hay una confianza plena en ellas ya que son consideradas conoci-
miento verdadero sobre el hombre y la naturaleza: para que acep-
temos someternos a una operación a corazón abierto o usar un 
tipo de shampoo u otro… Continuamente, se apela al lenguaje 
avalado por la ciencia: nos machacan con el supuesto beneficio 
de que el yogur tenga “lactobacillus” (que no sabemos ni que es 
pero a fuerza de insistencia pasa a ser un significante conocido y 
creíble, a tal punto que lo consumimos) y de que la crema resulte 
de “investigaciones comprobadas científicamente”. 

Tomamos desde decisiones individuales sobre como conducir 
nuestra vida (en materia de alimentación, sexualidad, hábitos, etc.) 
hasta decisiones de política ambiental, educativa, sanitaria, econó-
mica… La ciencia es, sin dudas, “garantía de verdad”.

El rechazo de la cuestión del ser es lo que caracteriza el naci-
miento de la ciencia. Y, este rechazo remite a la Verwerfung, a la 
forclusión. Es el sujeto el que queda forcluído y, siempre que hay 
forclusión, hay retorno en lo real. Lo que retorna son los desechos, 
los restos, la basura. Y, los restos, gracias a la ciencia, se multiplican. 

Los gadgets son objetos universales, eminentemente desechables, ob-
jetos de goce, no fálicos y, por tanto, no regulados por lo simbólico. 
Son objetos del mercado tendientes a taponar la dimensión del de-
seo. Con esos objetos se insta a los sujetos como consumidores de 
goce- a suponer que podrían “recuperar” el objeto. 

La ciencia apunta a que se produzca saber y saber: hay un merca-
do de saber, donde el mismo saber por la instalación de la ciencia 
deviene mercancía.  

La ciencia rechaza el inconsciente y, en la civilización de la cien-
cia, lo que se forcluye es la dimensión del sujeto. 

La preeminencia del registro imaginario es notable, se profesa 
el culto a la imagen, al tiempo que todo debe ser mostrado. La 
frontera de lo íntimo se franquea y lo obsceno llega a límites ini-
maginables. Sólo por citar dos ejemplos de estos últimos días3: 
en la tapa de un diario se publicó la imagen del cuerpo sin vida 
de la modelo Jazmín de Grazia y la morbosidad colectiva reflejó 
un enorme incrementó en las visitas a la página web de ese perió-
dico. Poco tiempo antes, en otro medio, habían aparecido fotos 
en las que se mostraba al músico Spinetta desmejorado por su 
enfermedad. Podríamos volver al inicio: tampoco habrá repudio 
ni condena social: esos medios seguirán siendo consumidos como 
si nada hubiera pasado. Y, ¿Por qué no habría de ser así, si los 
sujetos también no cesan de exhibir? Suben fotos y videos ínti-
mos, ostentan sus gastos y muestran hasta las cosas más triviales y 
frívolas. Es una modalidad de la época. ¿Cuál es el límite? Es un 
tema que pone en cuestión el lugar que tienen en la actualidad el 
pudor y los diques morales freudianos. Asistimos a la declinación 
de la función del padre como instancia legal e instituyente de lo 
normativo para el sujeto. 

Las innovaciones tecnológicas impactan de un modo cada vez 
más creciente y existe una proliferación de objetos impulsada por 
la ciencia. En ese contexto, los sujetos trabajan cada vez más para 
adquirir objetos completamente prescindibles -que al instante se 
vuelven obsoletos-, se endeudan y deben trabajar aún más para 
pagar esas deudas. G. Deleuze afirma: “El hombre ya no está ence-
rrado sino endeudado”4.      

Una investigación que se realizó recientemente5 indica que los 
argentinos trabajamos casi un promedio de 10 horas diarias (a las 
que hay que sumarles el viaje) y 6 de cada 10 personas dice tener 
poco o nada de tiempo libre. O sea, se trabaja cada vez más y no 
nos queda tiempo de ocio para destinarlo a estar con nuestros seres 
queridos y hacer las cosas que nos causen placer. Podríamos su-
poner que eso ocurre exclusivamente entre quienes tienen menor 
poder adquisitivo (es obvio que también atañe a quienes no tienen 
otra alternativa que hacerlo para sobrevivir) pero, el informe señala 
que a mayor nivel socioeconómico, menor es el tiempo libre. ¿Por 
qué? El 59 % de la gente cree que tener mucho tiempo libre “no 
está bien visto”. Es un valor de la época estar ocupado (¿y entre-
tenido?) y producir. Otro dato interesante: cerca del 30 % asegura 
que no puede disfrutar de sus ratos de ocio. 

Los lazos sociales y amorosos se volvieron efímeros y móviles (se 
cambia de parejas, de amigos…), los espacios que en otros tiempos 
eran estables (familia, trabajo, clubes sociales) dejaron de serlo y 
se rehúsa el encuentro con el otro. Asimismo, hay un deterioro 
de la solidaridad y se promueve el retraimiento por parte de los 
medios masivos de comunicación, ya que tanto la calle como los 
otros pasaron a constituir un potencial peligro con la repetición 
incansable acerca de la “inseguridad”. En pocas palabras, asistimos 
a una acentuada segregación. 

»

»

¿Belle Époque? 
 Por Lic.  Viviana C.  Falcón
vivianafalcon@gmail.com

SUBJETIVIDAD Y PSICOANALISIS

1 Referencia a la canción de J. Sabina: “Pastillas para no soñar”./ 2 Lacan, J. Escritos 1. Segunda Edición. Siglo XXI, Bs. As., 2007. p. 272. / 3 El artículo fue escrito en febrero de 2012 
/4 Deleuze, G. Conversaciones. Editorial Pre Textos. Valencia, 1995. p. 284. / 5 Fuente: Informes de la consultora Zona Planning y del Barómetro de la Deuda Social de la Universidad 
Católica Argentina. Septiembre de 2011.  	

“La crítica de lo que somos es a un tiempo
el análisis histórico de los límites que nos son impuestos 
y un experimento que nos permite ir más allá de ellos…”. 
M. Foucault. 

ZONA NORTE 
MARTINEZ OLIVOS 
ALQUILO CONSULTORIOS 
4831-3653

ONCE 
CONSULTORIOS EN ALQUILER
ALBERTI Y RIVADAVIA

ALQUILER POR HORA, DÍA, MENSUAL
4951-5623

CONSULTORIOS 
ZONA CENTRO 

48638512 (MENSAJES)

ALQUILER CONSULTORIOS 
ZONA PALERMO
4918-8036

DEVOTO 
VILLA PUEYRREDON
ALQUILO CONSULTORIOS

4503-8077

BELGRANO 

CONSULTORIOS
INDIVIDUAL Y GRUPAL

4782-7501

CONSULTORIOS
SANTA FE Y SCALABRINI ORTIZ
4833-7068

CABALLITO- FLORES
Alqui ler 4833-7068
Consultor ios Psi

NUÑEZ COGHLAN
CONSULTORIOS CON SALA 
DE ESPERA

4701-2181

BARRIO NORTE
AIRE ACONDICIONADO 
SALA DE ESPERA

48024602

 “Me interesa el futuro porque es el sitio donde voy a pasar el resto de mi vida.” (Woody Allen)

Construyendo Lazos es un equipo formado por profesionales 
con experiencia en el ámbito de la salud mental, convocados 
por el interés de crear lazos entre el paciente y su contexto.
Entendemos que el acompañamiento terapéutico (AT) consiste 
en un recurso clínico que funciona como complemento de quie-
nes llevan adelante el tratamiento con un paciente (psicólogo 
y/o psiquiatra).
De esta manera, trabajando al servicio del paciente, el AT  
supone la apertura de un nuevo espacio que viene a situarse en 
la cotidianeidad del paciente, y en algunos casos, también de su 
familia.
Desempeñamos nuestra tarea apostando a generar y sostener 
situaciones vinculadas a la salud que se constituyan como he-
rramientas tendientes a paliar aquellos aspectos que motivaron 
nuestra intervención.
Es por ello que hacemos énfasis en la fluidez de la comunicación 
y en el intercambio con el/los profesionales a cargo, de mane-
ra tal de lograr un mejor abordaje de la problemática de cada 
paciente, sin perder de vista la importancia de los tiempos y  
procesos singulares.

www.construyendolazosat.com.ar
info@construyendolazosat.com.ar

15-6920-3451



la doctaignorancia∙               ∙ 9la doctaignorancia∙               ∙8

Lic.Violaine Fua Púppulo 
Psicoanalista, Supervisora y Docente  

A PARTIR DE ABRIL:
Después de 7 años de abordar 1x1 los Seminarios 

de Lacan, esta vez nos dedicaremos a estudiar 
los consejos y precisiones técnicas que dirige 
a los psicoanalistas a lo largo de los primeros 
10 Seminarios. El discurso de Lacan se ofrece 

como difícil, pero no lo es. 
Frecuencia quincenal. Duración: 6 meses

Para mayor información: 
violainefuapuppulo@yahoo.com.ar,  

o a través de la web.

JUAN MANUEL 
CORBETTA

LIC. EN PSICOLOGÍA
ADOLESCENTES 
Y ADULTOS

Tel.: 15-5614-7737 

--------------------------
DIGITALIZACIóN

Pasá tu video a DVD
-todos los formatos-

Realización audiovisual
Fotografía

15-5-379-9107
noousia@yahoo.com.ar
---------------------------------

PERSONAL 
TRAINER
15 6 166 0569

JORGE CURCIO 
Psicoanalista 
Adultos, Pareja.

tel: 4566-1977
jorgecurcio@gmail.com

Daniel Acea 
Psicoanalista

_________________

Tel: 4294-6756 
15-6805-2601

daniel_acea@yahoo.com.ar

cecilia 
lombardo
diseño gráfico

cecilombardodg@gmail.com
www.cecilombardo.com.ar

cl

RA
YU
EL
AS

LACANIANAS

“El futuro no es ya lo que solía ser.” (Arthur C. Clarke) 

Los lazos sociales están fragmentados, el hombre ya no se realiza 
en el trabajo y los valores morales no implican aquello que impli-
caban en otras épocas. Por estos tiempos, nadie obtiene un lugar de 
reconocimiento social por ser buena persona, honesta o con una 
formación académica, no tienen buena prensa, ya lo dice el célebre 
Discépolo en Cambalache. Estamos en una civilización que valo-
riza la competitividad y la conquista, que en última instancia, es la 
competitividad del mercado. Así, la sociedad queda organizada en 
torno al tener. Y, esto delimita quien queda incluido o excluido, 
mientras las diferencias se estigmatizan. Es el “éxito” el que le im-
prime un sesgo a esta cuestión. 

Al respecto, y retomando la cita de Lacan del inicio donde se re-
fería, entre otras cosas, al “desconocimiento del sentido particular 
de la vida” (subrayemos el término particular), otro tema importan-
te radica en el hecho de que en nuestra cultura hay una idea fuerte 
que introdujo el cristianismo y es la idea de que la felicidad es un 
punto de llegada posible (así como el paraíso un lugar susceptible 
de ser alcanzado). Esa concepción apunta a dicho “sentido de la 
vida” también en la acepción que alude al sentido como dirección 
y hace que los sujetos vivan desilusionados pensando en términos 
de impotencia individual para lograrla. Desilusionados porque eso 
que “se vende” como felicidad y la felicidad misma como brújula, 
los conduce al vacío… 

En este marco, perdidos entre dos quimeras: éxito y felicidad… 
¿Dónde se refugian los sujetos? Los que pueden, en la tarjeta de 
crédito: consumiendo. Los que no, mirando. Se suele consumir 
más de lo que se puede (de allí el endeudamiento) y se mira aún 
más… Es claro, el goce está desregulado. 

Por nuestra parte, presenciamos el avance de la Neuropsiquiatría, 
de la Neurolinguística, del Cognitivismo y de la Psicofarmacología. 
Y, la Psicología (sobre todo la Psicología del Yo, acorde a su mo-
dalidad operativa y a su modo de concebir un sujeto) opera resol-
viendo las transgresiones, adapta al sistema dominante y resuelve 
los trastornos de la conducta, que son claves debido a que son una 
desadaptación respecto de aquello que funciona: el sistema. Lo 
mismo ocurre con la proliferación desmedida de diagnósticos y 
tratamientos en la infancia, ya que ellos también quedaron inclui-
dos en este esquema. 

La evolución fue la siguiente: si en relación a la Psiquiatría pode-
mos hablar de una “clínica de la mirada” y con Freud de una “clínica 
de la escucha”, por estos días, con el progreso de la Psicofarmacolo-
gía nos enfrentamos con una “clínica de la medicalización”. Todo 
se medica, siendo el objetivo inmediato y urgente, acallar el síntoma 
a lo que de lugar, a fin de que los sujetos puedan reincorporarse lo 
antes posible a la cadena productiva. El problema evidente es que 
la medicación trata el efecto pero, no la causa. Es que ocurre que la 
ciencia no pone en juego la función de la causa, ésta no le interesa. 
Indudablemente al Psicoanálisis, si. De hecho, en el discurso analíti-
co, lo que comanda es el analista en el lugar del a, de la causa. 

Retomando, sabemos que los síntomas clásicos de la histeria de 
la época de Freud ya no son los mismos. Lacan usa un neologismo 
para referirse a los cambios que produce cada época con sus discur-
sos: “hystóricos”, articulando la histeria con una historia. 

La pregunta que se plantea es qué consecuencias subjetivas trae 
aparejado este discurso y la respuesta más contundente con la que 
nos topamos es que el discurso de la época ha cavado un surco en 
la subjetividad. 

La ciencia fue apropiándose de la subjetividad y hallamos sus mar-
cas por doquier… Lo constatamos en la clínica actual frente a pecu-
liares formas de presentación y diversidad fenomenológica, donde 
los sujetos no se presentan más bien bajo la modalidad del síntoma, 
sino bajo modalidades que se ubicarían del lado de las impulsiones 
o las patologías del acto. Toxicomanías, trastornos de la alimenta-
ción, acting out, pasaje al acto y fenómenos relacionados con la 
angustia,como por ejemplo, el tan mentado ataque de pánico. Ya 
Freud lo había descrito en el cuadro de las neurosis actuales, donde a 
diferencia de las psiconeurosis, no se verifica represión ni retorno de 
lo reprimido y, por tanto, nada se pone en forma como síntoma. 

Respecto de muchos de los sujetos a los que nos referíamos ante-
riormente no podríamos deducir una posición de objeto causa, sino 

sujetos en posición de objeto. En ellos se observa una satisfacción a 
veces muy evidente y visible, a la cual no pueden renunciar. En este 
punto, Freud hablaba de la mudez de la pulsión, lo que hace que en 
estos casos confrontemos con la dificultad para ubicar el entramado 
simbólico, ya que algo se satisface silenciosamente. Estas cuestiones 
los tornan, en algún sentido, reacios al dispositivo, ya que tienen 
una cierta “rebeldía” al inconsciente y a la transferencia. 

Del lado del analista, acorde al modelo dominante, se le demanda 
productividad. Que resuelva eficaz e inmediatamente, y produzca 
“como por arte de magia” el levantamiento del síntoma (por llamar-
lo de alguna manera, ya que en estos casos no podríamos hablar de 
un síntoma analítico en sentido estricto). 

En estas circunstancias, lo otro que ocurre es que ya no se trata 
tanto de los tiempos lógicos (y también cronológicos) que se re-
quieren para hacer jugar nociones tales como implicación subjetiva 
o rectificación subjetiva, a fin de que alguien se apropie de los hilos 
de su vida y de sus escenas, sino de la dificultad que nos impone 
una época que rechaza la idea de hacerse responsable de lo propio. 

Como se mencionó, es una cultura que repele la dimensión sub-
jetiva, y por tanto, el deseo. Para tomar dos ejemplos cotidianos: 
cuando alguien decide abandonar un trabajo económicamente re-
dituable por otro que tenga que ver con la apuesta por su profesión 
y, a cambio de éste, resulta considerablemente menor lo que va a 
cobrar, aunque ese salario le alcance para vivir, el entorno no sólo 
no lo apoya ni acompaña, sino que intenta convencerlo de lo con-
trario. Es claro: lo que prima es el vil metal. 

El otro, es el que advertimos incrédulamente (por lo menos en mi 
caso) cada vez que alguien debe llevar adelante un proceso de duelo 
frente a un fallecimiento. En esta oportunidad, recibe de distintos 
ámbitos el mismo “cantito”, aunque la persona querida haya muer-
to hace pocas horas: “no te pongas mal, mantenete ocupado, volvé 
al trabajo y a tus actividades ya…”. Así, en un proceso como el del 
duelo, en el que Freud enfatiza que se trata de un trabajo y Lacan 
agrega la importancia de los ritos funerarios, de lo social para lograr 
ese intento de escritura, nos encontramos con que el deudo suele 
quedar enfrentando solitariamente el “agujero en lo real” que se le 
generó (muchas veces es tan sólo el analista el que queda ofreciendo 
un espacio de escucha y sostén). Mientras los demás (y, no hablo de 
malas intenciones) se dedican a taponar la angustia que pudiera ir 
apareciendo. También, es frecuente que sean los propios afectados 
los que evadan esa angustia en una civilización en la que la angustia 
irrita y ahuyenta. 

Por otro lado, en esta época que rechaza al inconsciente, los 
sujetos se creen soberanos de su discurso y amos de su palabra.  
Lacan lo enuncia de un modo brillante: “Existe una diferencia históri-
ca que no es vano medir del interlocutor de Sócrates con el nuestro. Cuando 
Sócrates toma apoyo en una razón artesana que puede extraer igualmente 
del discurso del esclavo, es para dar acceso a unos auténticos amos a la 
necesidad de un orden que haga justicia de su poder y verdad a las palabras 
maestras de la ciudad. Pero nosotros tenemos que vérnoslas con esclavos 
que creen ser amos y que encuentran en un lenguaje de misión universal 
el sostén de su servidumbre con las ligas de su ambigüedad. De modo tal 
que podría decirse con humorismo que nuestra meta es restituir en ellos la 
libertad soberana”.6

En cuanto a nosotros, los analistas, nuestro intento será el de 
abrir una pregunta, un interrogante que reconduzca al tiempo que 
revalorice lo singular de cada cual. Y, en ese punto, tratamos de 
constituirnos como un obstáculo al crecimiento de la ciencia. 

El planteo no radica en la nostalgia de que “todo tiempo pasado 
fue mejor”, sino en el hecho de pensar acerca de los efectos que pro-
duce esta época imperante en la subjetividad y, siguiendo el legado 
que Lacan nos dejó, el desafío consistirá en que podamos “conocer 
bien la espira que a la que la época nos arrastra” y “unir a nuestro 
horizonte la subjetividad de la época”7.  

Se necesitará cierto savoir fair y se tratará de que más allá de la 
posición en la que se encuentre quien tenemos en frente, hagamos 
la apuesta… Apuesta por recuperar la dimensión subjetiva y por re-
lanzar el deseo, ya que los sujetos, a lo sumo, nos llegarán adorme-
cidos… Porque podrán medicar y medicar pero aún, no han podido 
inventar pastillas para no soñar…

6 Lacan, J. Escritos 1. Segunda Edición. Siglo XXI, Bs. As., 2007. p. 282 y 283. / 7 Op. cit., p. 308.



10 la doctaignorancia∙               ∙ 11la doctaignorancia∙               ∙

eso Sartre lo llama –no sin ironía– “el caballero de la Subjetividad”8. 
La “dialéctica de la existencia” que él propone le exige al individuo que 
reflexione sobre la existencia en su movimiento mismo, algo que nadie 
puede hacer sin pasión (pathos), ya que la existencia es una inmensa 
contradicción y un lugar de tensiones. Volveré sobre estos puntos –la 
subjetividad, la contradicción–, pero por ahora me interesa subrayar 
que la obra de Kierkegaard se concibe en franca ruptura en relación 
con el discurso filosófico (por otra parte él no se considera filósofo, 
sino “autor religioso”, y yo me permito contradecirlo)9 y con lo que él 
llama la “comunicación directa”.
En la medida en que no hay una “verdad objetiva”, la verdad no puede 
decirse, no puede comunicarse directamente, no puede enseñarse, 
y por eso él inventa el método de “comunicación indirecta”, que 
incluye el recurso a la pseudonimia, la variación de estilos a la que 
acabo de referirme, el malentendido, el equívoco, el humor y la ironía 
(uno de los pseudónimos, Johannes Climacus, por ejemplo, autor de 
Migajas filosóficas y de Post-Scriptum a las migajas filosóficas, ironiza 
el discurso especulativo imitándolo y recargando las tintas hasta la 
exasperación). El mensaje que Kierkegaard busca transmitir a través 
de la “comunicación indirecta” pasa, justamente, por esas diferencias 
de estilo, por esos equívocos, por ese “cambio de forma” que se lee 
en la entrelínea. Es todo lo contrario del mensaje didáctico: no está 
subtendido por un sujeto supuesto saber. “Supongamos –escribe 
Climacus en Posdata a las Migajas filosóficas...– que la 
desgracia del hombre que sabe mucho reside en el hecho 
de que está habituado a cierta forma, que puede demostrar 
una fórmula matemática cuando las letras están en el orden 
ABC, pero no cuando están en el orden ACB. El cambio de 
forma le sustrae así su saber, y sin embargo esa operación es 
justamente el mensaje”10.
Ruptura en la línea de la filiación filosófica, ruptura en la 
linealidad discursiva, ruptura, finalmente, en el tiempo, 
que para Kierkegaard no es una suerte de desfile, sino una 
discontinuidad de instantes. “La historia nace siempre en el 
instante” –escribe Vigilius Haufniensis en el Concepto de la 
angustia–11, que es inconcebible fuera del espíritu (de un individuo). 
En esta concepción del tiempo, la continuidad y la sucesión –que 
no remiten al espíritu– no tienen gran valor, tampoco la sucesión 
de las generaciones, ya que “la descendencia no expresa más que la 
continuidad en la historia del género humano, cuyo movimiento, por 
determinaciones siempre cuantitativas, es en consecuencia incapaz de 
producir un solo individuo”12. Kierkegaard opone a la continuidad y a 
la sucesión, cuantitativas, la discontinuidad de instantes, cualitativos. 
La continuidad y la sucesión se dan en la naturaleza, en los cambios de 
estaciones, en los pasajes del día a la noche, en el animal, pero lo que 
hace de un individuo existente un existente son los puntos de ruptura 
de esa continuidad, los instantes cualitativos. Se podría decir que el 
tiempo “natural”, el tiempo cronológico, es la condición necesaria para 
la ruptura del instante, que es la extensión necesaria para que emerja 
la intensidad del instante. Y efectivamente es una condición necesaria, 
pero no suficiente, porque el instante es a la vez eternidad.
8 En “L’universel singulier”, incluido en Kierkegaard vivant (Actas del coloquio organizado 
por la Unesco en ocasión de los 150 años del nacimiento del danés), Paris, Gallimard, col. 
“Idées”, 1966, pág. 21. El libro fue traducido por Andrés-Pedro Sánchez Pascual como 
Kierkegaard vivo (Madrid, Alianza, col. “El Libro de Bolsillo”, 1968).
9 Tal vez quienes no lo contradicen en este punto, quienes restituyen el malentendido 
y la imagen ambigua que Kierkegaard quiso dar de sí mismo, lo hayan entendido bien, 
a su modo. Tal es el caso, por ejemplo, de Heidegger, para quien “Kierkegaard no es un 
pensador sino un autor religioso; y no un autor religioso entre otros, sino el único que 
está a la medida de su época”. “En eso reside quizás su grandeza”, prosigue Heidegger, 
“suponiendo que hablar así no sea ya un malentendido”. La cita está extraída de “Le mot 
de Nietzsche ‘Dieu est mort’” (“La palabra de Nietzsche ‘Dios ha muerto’”, en Chemins 
qui ne mènent nulle part (“Caminos que no llevan a ninguna parte”, 1952), Paris, Gallimard, 
col. “Tel”, 1990, pág. 301.
10 Post-scriptum... (“Posdata...”), op. cit., pág. 184. La cita está extraída de una nota al pie de 
un “Anexo” inserto en medio del libro (¡!), titulado “Ojeada sobre un esfuerzo simultáneo 
en la literatura danesa”, en el que el pseudónimo Climacus, además de referirse a su obra 
anterior (Migajas...), resume, explica, comenta y/o critica tanto las otras obras pseudónimas 
publicadas hasta entonces (O lo uno o lo otro, por Víctor Eremita; La repetición, por Cons-
tantino Constantius; Temor y temblor, por Johannes de Silentio) como algunos Discursos 
edificantes del Magíster Kierkegaard, cuya tesis (“Sobre el concepto de ironía en constante 
referencia a Sócrates”, hoy disponible en el volumen I de los Escritos del danés publicados 
por Trotta, traducción de D. González y B. S. Tajafuerce), por otra parte, es criticada en 
otra nota al pie que figura en el libro fuera del “Anexo” (págs. 59-60).
11 Kierkegaard, Sören, Le concept de l’angoisse, en Miettes philosophiques. Le concept de l’angoisse. 
Traité du désespoir, Paris, Gallimard, col. “Tel”, 1990, pág. 255). Cito la edición francesa 
porque las que encontré en español (entre ellas, El concepto de la angustia, Buenos Aires, 
Austral, 1943), que no fueron traducidas directamente del danés, se refieren al “instante” 
como “momento”, término poco adecuado para definir la categoría en cuestión. 
12 Ibídem, pág. 193.

Dos. Diferencia
Kierkegaard es el pensador de los extremos, de las contradicciones no 
resueltas, de las diferencias cualitativas infranqueables, de la diferencia 
absoluta. La existencia se constituye en la diferencia absoluta entre 
Dios y el hombre y por eso el Dios-hombre, Cristo, la paradoja, es la 
“maravilla” inimitable de la dialéctica existencial. Me tomo la licencia 
de llamar a ese Dios el Otro absoluto, ese Otro que le permite al autor 
danés pensar “patéticamente” –con pasión– lo absoluto en lo relativo, 
la trascendencia en la inmanencia, la eternidad y el infinito actuales; 
pensar –dicho de otro modo– lo irrepresentable, poner en escena lo 
que desborda los límites del espacio de las representaciones (el registro 
Imaginario) y no puede encontrar una formulación lógica en el lenguaje 
de la “comunicación directa” (registro de lo Simbólico). Kierkegaard 
“se da la cabeza contra los límites del lenguaje”, dice Wittgenstein13, y es 
lo que él describe como una confrontación con la paradoja, que es una 
categoría de la existencia y una pasión del pensamiento. En la religión 
vislumbra la diferencia absoluta que constituye al existente y, en el 
cristianismo, la unión paradójica de lo eterno y lo temporal en el tiempo.
Lo cierto es que la diferencia absoluta es vivida como un sufrimiento, 
porque es la que determina la existencia, el único hecho inicial e 
indemostrable14, como una gran contradicción, como ese lugar en que 
vibran las diferencias cualitativas absolutas que la constituyen, como 
una cuerda siempre tensa entre dos términos inconmensurables: la 

trascendencia y la inmanencia, el infinito y lo finito, la eternidad 
y el tiempo. Si el existente es el lugar de esa tensión impensable, el 
punto en que se acentúa el hecho de existir, el punto de máxima 
tensión de la cuerda existencial, es el instante. El devenir subjetivo 
se va pautando de a saltos: no se hace camino al andar sino al 
saltar de un instante al otro, de un punto de intensidad al otro. 
¿Cómo se define ese instante?
El instante “es ese equívoco en que el tiempo y la eternidad se 
tocan, y es ese contacto el que plantea el concepto de temporal 
en que el tiempo no cesa de rechazar la eternidad y en el que 
la eternidad no cesa de penetrar el tiempo”, escribe Vigilius 
Haufniensis en El concepto de la angustia15, donde aborda la 

división temporal a partir del instante así definido. En la medida en 
que el porvenir es ese horizonte desconocido en que lo eterno, como 
inconmensurable al tiempo, quiere salvaguardar su comercio con el 
tiempo, significa más que el presente, y son el instante y el porvenir los 
que plantean el pasado. Tomando como punto de mira la eternidad, 
una eternidad “hacia adelante”, el pensamiento del danés privilegia el 
instante y el porvenir allí donde los griegos, dice, privilegian el pasado, 
no como una división del tiempo sino como una categoría general del 
tiempo, lo que se deduce del valor que le acuerdan al recuerdo y la 
reminiscencia. “La eternidad griega está hacia atrás, como el pasado al 
que se entra reculando”, mientras que, para el pensamiento “moderno”, 
la eternidad está “hacia adelante”16. 
¿Cómo vive el existente el instante, ese “equívoco en que el tiempo 
y la eternidad se tocan”, ese cortocircuito entre los dos extremos 
inconmensurables? Como una confrontación con su diferencia 
constitutiva, como una conmoción, como una turbación. Todo lo 
contrario de “la homeostasis subjetivante del principio de placer”, diría 
Lacan. El instante es diferencia pura (“intensidad”, en términos de 

13 En Leçons et conversations (“Lecciones y conversaciones”), Paris, Gallimard, col. “Folio /
Essais”, 1992, págs. 155-156).
14 Ver S. Kierkegaard, Migajas filosóficas, o un poco de filosofía (Madrid, editorial Trotta, col. 
“Clásicos de la cultura”, 1997, traducción directa del danés de Rafael Larrañeta, retomada 
en los Escritos en 2007), especialmente el inicio del cap. III, “La paradoja absoluta (Un 
capricho metafísico)”, págs. 51-57.
15 Le concept..., op. cit., pág. 256.
16 Ibídem, pág. 256. Esta concepción del tiempo es importante para comprender la cate-
goría de “repetición” (literalmente “retoma”). Ver In vino veritas. La repetición (traducción 
directa del danés por Demetrio González Rivero), Madrid, Guadarrama, “Ediciones de 
bolsillo”, 1975. Resumiendo al extremo los términos: la existencia que se orienta hacia 
el pasado (¡oh, melancolía!) está basada en la reminiscencia (que supone una eternidad 
“hacia atrás”); la existencia que se orienta “hacia adelante” busca la “repetición” (“retoma”), 
que no es una repetición de algo pasado sino que hace nacer algo pasado al “haber sido”, 
y “el hecho de que lo que se repita sea algo que fue es lo que le confiere a la repetición 
su carácter de novedad” (La repetición, op. cit., pág. 161). A esta articulación reminiscencia 
/ repetición se refiere Lacan en “El seminario sobre ‘La carta robada’”: “Así se sitúa Freud 
desde el principio en la oposición, sobre la que nos ha instruido Kierkegaard, referente a la 
noción de la existencia según que se funde en la reminiscencia o en la repetición. Si Kierke-
gaard discierne en esto admirablemente la diferencia de la concepción antigua y moderna 
del hombre, aparece que Freud hace dar a esta última su paso decisivo al arrebatar al agente 
humano identificado con la conciencia la necesidad incluida en esta repetición”. (“El se-
minario...”, en Escritos 2, México, Siglo veintiuno editores, 1979, pág. 46). Una pequeña 
aclaración respetuosa: Kierkegaard nunca identificó al agente humano con la conciencia.

»  El instante en Sören Kierkegaard:
 ruptura, diferencia, subjetivación*         

* 
En forma más esquemática, este pequeño trabajo fue presentado por primera vez en el Seminario Central de la Fundación Centro Psicoanalítico Argentino consagrado a “El Tiempo. 

El camino hacia el otro pensar”, en mayo-junio de 2004, y luego reformulado como ponencia para la Jornadas Kierkegaard Buenos Aires 2005 (del 26 al 28 de octubre) organizadas por 
Instituto Universitario ISEDET y la Biblioteca Kierkegaard Argentina. Para la publicación presente, solo se han modificado las notas, por cuestiones de actualización bibliográfica.

por María del Carmen Rodríguez

       “Si hay una ‘filosofía’ de Kierkegaard, se asemeja 
menos a un sistema que a un dardo. Es una filosofía del 
punto. Ese punto, es el instante.”               Jeanne Hersch

Kierkegaard firmó con su nombre, además de su tesis doctoral y de más 
de un artículo escrito para periódicos y revistas, una cantidad apabullante 
de Discursos edificantes (escritos para ser leídos en silencio) y nueve 
largos textos de tono panfletario, destinados a combatir la hipocresía 
de la religión establecida, que leyó a medida que los fue escribiendo en 
voz alta, incluso a gritos, frente a las iglesias, entre mayo y septiembre 
de 1855. Esos enormes panfletos llevaban por título El Instante11 y, 
cuando estaba leyendo el último, lo sorprendió una parálisis en los 
miembros inferiores que culminó en poco tiempo con su muerte. Se 
puede decir que se murió pataleando, con El Instante en la mano y a 
voz en cuello, fuera de la Iglesia, contradiciendo incluso su propio 
nombre, formado por kierke (“iglesia”) y gaard (“jardín”), conjunción a 
la que se debe que kierkegaard pasara a significar “cementerio”, dada la 
antigua costumbre de enterrar a los fieles en los jardines que rodeaban 
a las iglesias. Más fiel que los fieles, más luterano que Lutero, prefirió 
quedarse, en buen cristiano, afuera.
En el instante se cruzan esa obra militante y la que constituye su 
corpus filosófico, que escribió paralelamente y en la que puso en 
escena una verdadera “comedia de autores”: cada uno de los textos 
que la componen está firmado por un autor pseudónimo2, lo cual le 
permite a Kierkegaard adoptar diferentes puntos de vista y desplegar 
una escritura pluriestilística, plurivocal, polifónica, en la que los relatos 
enmarcados, el discurso epistolar, los llamados al lector, las efusiones 
líricas y el discurso especulativo están siempre en contrapunto. En 
esa inmensa construcción, en esa “catedral de resonancias”, cada una 
de las “categorías” de la existencia que configuran su pensamiento 
(Kierkegaard era alérgico al término “concepto”), retomada por 
distintos autores, en diferentes estructuras discursivas y “tonalidades 
afectivas”3, reaparece cada vez bajo una nueva luz o con una nueva 
sombra. Es así como, según los textos pseudónimos que se hayan leído, 
se tendrá tal o cual visón de esas categorías, y que sólo quien acceda a 
leer la enorme obra autónima y pseudónima que el gran danés escribió, 
en sólo trece años, con una pasión que él calificaba de “demoníaca”, 
habrá entrado en esa catedral de resonancias donde nadie predica una 
verdad unívoca.

1 Cf. El Instante, traducido del danés y presentado por Andrés R. Albertsen y el equipo de 
la Biblioteca Kierkegaard Argentina (http://sorenkierkegaard.com.ar) en el marco del pro-
yecto de la edición castellana de los Escritos de Sören Kierkegaard que lleva a cabo actual-
mente la editorial Trotta y que cuenta, hasta el momento, con diez títulos, el primero de 
los cuales data de 2006. Es de destacar que, a pesar de la pasión de Miguel de Unamuno, 
que llegó a llamar al danés “el hermano Kierkegaard”, muy pocas fueron hasta entonces las 
traducciones directas –del danés a nuestra lengua– de este pensador extraordinario cuyas 
Obras Completas fueron publicadas en otras lenguas, como el alemán, el inglés o el francés, 
hace más de medio siglo. Ese retraso tiene su contrapartida: la edición castellana, basada 
en la edición crítica danesa, es impecable.
2 “El nombre de un sujeto filosófico, cuando dice Yo, es siempre en cierto modo un pseu-
dónimo”, y “es esa una verdad que Kierkegaard asumió de manera sistemática”, escribe 
Jacques Derrida en “Violence et métaphysique” (“Violencia y metafísica”), incluido en 
L’écriture et la différence (“La escritura y la diferencia”, 1967), Paris, Éditions du Seuil, col. 
“Points”, 1979, pág. 163.
3 Me pliego aquí (trasposición de lenguas mediante) a la versión al francés del término 
danés Stemning que ofrece Nelly Viallaneix en su traducción del texto conocido en espa-
ñol como La repetición (que sería, literalmente, “La retoma”). Stemning, como el término 
alemán Stimmung, “pertenece –explica la traductora– a dos registros. 1. El registro sonoro 
es fundamental, ya que el término procede de Stemme, ‘voz’: Stemning designa la ‘tona-
lidad’, el acorde, incluso el preludio. 2. El registro de la sensibilidad se impone cuando 
el término toma un sentido figurado y designa la disposición afectiva, el sentimiento, in-
cluso el ambiente”. (Introducción de Nelly Viallaneix a S. Kierkegaard, La reprise. Un essai 
de psychologie: expériences, Paris, GF-Fammarion, 1990, pág. 60). Otros traductores, según 
el contexto, vierten este término frecuente en Kierkegaard por “preludio”, “ambiente” o 
“atmósfera”, pero “tonalidad afectiva” tiene la ventaja de conservar la dualidad de registros. 
Por otra parte, Stemning es vecino del alemán Stimmung, término del que se sirve Nietzs-
che en Ecce Homo para describir la “disposición afectiva” en la que se encontraba cuando 
intuyó la idea del “eterno retorno” y que fue transformado en concepto, finalmente, por 
Martín Heidegger.

Kierkegaard y/o sus pseudónimos, a quienes dice “prestar la pluma” 
sin hacerse responsable del contenido de sus obras4, dedica cada 
texto a un lector particular, singular, único, de tal modo que no es 
imposible que cada lector tenga su Kierkegaard, como el joven A, cuyos 
manuscritos revela Víctor Eremita –primer pseudónimo que firma en 
calidad de editor O lo uno o lo otro–, se refiere en “El reflejo de lo 
trágico antiguo sobre lo trágico moderno” a su Antígona5. Yo voy a 
hablarles del instante en mi Kierkegaard –que es fundamentalmente el 
de la obra pseudónima–, siguiendo tres puntos que considero nodales 
en su pensamiento.

Uno. Ruptura
Kierkegaard ataca ruidosamente y con brío el “sistema” filosófico 
hegeliano, que era en cierto modo el “pensamiento único” de su 
época, la teología que de él se derivaba y la metafísica. Opone a la 
reflexión objetiva, al “pensamiento en el cual no hay sujeto pensante”6, 
una reflexión subjetiva infinita, y a la verdad que identifica realidad y 
razón (cifrada en la frase “lo que es racional es real y lo que es real es 
racional”)7, eje del pensamiento en su contexto cultural, una verdad 
interior como única realidad: la subjetividad pensada en términos de 
devenir: El “devenir subjetivo” es para él la tarea de la existencia, y por 

4 En Post-scriptum final non-scientifique aux Miettes philosophiques. composition mimico – pate-
tico – dialectique. Apport existentiel (“Posdata final no científica a las Migajas filosóficas. Compo-
sición mímico – patético – dialéctica. Aporte existencial”, 1846, Paris, Gallimard, col. “Tel”, 
1989; libro que aún no ha sido traducido al español), firmado –como las Migajas filosóficas– 
por Johannes Climacus, Kierkegaard añade al final “Una primera y última explicación”, por 
él firmada, en la que se refiere a su relación con los autores pseudónimos en estos términos: 
“Soy en efecto impersonal o personalmente un apuntador en tercera persona que produjo 
poéticamente autores, que son los autores de sus prefacios e incluso de sus nombres. No hay 
por lo tanto en los libros pseudónimos una sola palabra que sea mía; no tengo a propósito 
de ellos otro juicio que el de un tercero, no conozco su significación más que en tanto lec-
tor; no guardo la más mínima relación privada con ellos [...]”. No se hace responsable de los 
textos pseudónimos, entonces, ni guarda ninguna relación con los autores en cuestión. Pero 
se trata de Kierkegaard, de quien lo menos que puede esperarse es una jugada irónica, una 
ambigüedad flagrante (más adelante se refiere al “carácter ambiguo de la paternidad” de su 
producción) y más de una contradicción manifiesta, ya que al decir separarse de los pseudó-
nimos agrega: “los conozco por haberlos frecuentado íntimamente, sé que no pueden contar con, 
ni desear, muchos lectores: puedan considerarse suficientemente felices si encuentran los 
únicos que sean deseables”. Y finalmente se responsabiliza por haberles prestado la pluma: 
“yo que cargo con la responsabilidad de las plumas prestadas” (los fragmentos se desgajan de 
la edición citada, págs. 424-426). Me extiendo sobre el “carácter ambiguo de la paternidad” 
de los textos pseudónimos en “Del padre, genitivo (Notas sobre el ‘caso’ del padre en Sören 
Kierkegaard)”, publicado en Psicoanalítica, nº 5 (“...del padre”), Buenos Aires, editorial CPN 
(Centro Psicoanalítico del Norte, e-mail: jayos@ciudad.com.ar), 2003. 
5 Enten-Eller (1943) fue editado y traducido directamente del danés, en dos tomos, por 
Begonya Saez Tajafuerce y Darío González, con el título O lo uno, o lo otro – Un fragmento 
de vida, Trotta, España, 2006-2007. En esta obra, el pseudónimo Víctor Eremita, en cali-
dad de “editor”, publica manuscritos hallados en un viejo escritorio que entiende fueron 
escritos por dos autores diferentes: el joven esteta A, propenso a la desesperación, y B, un 
personaje más anclado en lo ético que le escribe cartas a su amigo (“El reflejo…” al que nos 
referimos se encuentra en el tomo I, el de los manuscritos de A, págs. 159-182). Muchos 
de los textos que componen esta obra fueron traducidos anteriormente al español a partir 
de las versiones francesas o inglesas. De la primera parte del libro (los ocho manuscritos 
de A) hay varias versiones en español de “El reflejo de lo trágico antiguo sobre lo trágico 
moderno”, casi siempre traducido como Antígona (de allí que se hable de la Antígona de 
Kierkegaard, como si él escribiera “mi” Antígona en su nombre) y del Diario de un seductor 
(que A atribuye, a su vez, a un tal Johannes, conocido desde entonces como Johannes el 
Seductor y destinado a reaparecer en la obra pseudónima de Kierkegaard). De la segunda 
parte (las cartas de B), “La legitimidad estética del matrimonio” fue traducida como Estética 
del matrimonio por Osiris Troiani a partir de una versión francesa de la carta (Buenos Aires, 
Leviatán, 1991) y “El equilibrio entre lo estético y lo ético en la elaboración de la personali-
dad” fue traducido como Estética y ética en la formación de la personalidad por Armand Marot 
(Buenos Aires, Nova, 1987). Seguramente hay más fragmentos transformados en libro que 
desconozco En el último libro citado, el editor explica en la primera nota al pie que se trata 
de un “estudio” extraído de Enten-Eller, “pero que constituye por sí una unidad autónoma”. 
¿Por qué no? Lo cierto es con tal fragmentación se pierden los múltiples matices que se 
despliegan en los manuscritos de A, destinatario de las cartas de B (que publicadas por 
separado parecen consejos morales destinados a todo lector), y sobre todo el dialogismo 
interno, lo que podría llamarse la intertextualidad intratextual de los textos de Kierkegaard 
que, entre los muchos malentendidos que esperó sembrar, seguramente no contó nunca 
con el de ser entendido como un autor unívoco. 
6 Post-scriptum... (“Posdata...”), op. cit., pág. 223.
7 Frase del Prefacio de Filosofía del derecho, de G. F. Hegel, citada por Karl Löwith en “La 
disolución de las mediaciones de Hegel cumplida por las decisiones de Marx y de Kierke-
gaard” (en De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento en el siglo XIX. Marx 
y Kierkegaard, Buenos Aires, editorial. Sudamericana, 1968, cap. III, págs. 196-245). Según 
Löwith, que analiza en profundidad esa coyuntura histórica, la frase en cuestión fue objeto 
de un debate apasionado, incluso en vida de Hegel.

»



12 la doctaignorancia∙               ∙

¿Para qué me sirve este nudo, el nudo borromeo de tres? Me sirve para 
inventar, la regla de un juego, de manera tal que pueda figurarse con él 
la relación de lo Real con lo imaginario y lo simbólico. Lo real, con  
respecto a lo que localizamos en cierta experiencia como lo imaginario 
y lo simbólico es lo que hace de él tres. Hace de él tres, y nada más.
(Lacan, J. Los no incautos yerran)1

estética resultante del trenzado de 
RSI, no basta por sí sola para arrojar 
un efecto verdadero sobre lo sintomá-
tico, sino es con la presentación de lo 
unheimlich, y la extracción de sus con-
secuencias.

Desde este espacio Heim donde hay 
exilio de la subjetividad2, el inconscien-
te da cuerpo a la imagen que locali-
za, el punto en el que el sujeto quedó 
capturado por el deseo del Otro, sin 
mediación. La imagen es, en este pun-
to, el artificio por el cual se presenta la 
verdad del síntoma, y también la posi-
bilidad de separación del sujeto en la 
invención de lo nuevo. >>

En este seminario Lacan trabaja con 
el nudo borromeo, las localizaciones 
que le van a permitir realizar al sujeto 
su relación con el deseo, más allá del 
deseo del Otro.

Lo simbólico, en su primera torsión por 
lo real, queda dispuesto de modo tal, 
que incluye el vacío necesario al obje-
to. En este espacio extranjero, antro, 
la casa no familiar: Heim, que se es-
tructura por el vacío de la abstinencia 
del analista, puede manifiestarse algo 
que en lo simbólico previo quedaba 
rechazado, inaccesible a la lectura del 
inconsciente. 

La Otra escena, estructurada en una 

por Cecilia Trucco

De lo siniestro 
al acontecimiento
Los tiempos de la invención

*DOSSIER 
CLÍNICO

Deleuze)17, es heterogeneidad, acontecimiento, y siempre implica la 
desestabilización del sujeto.

Tres. Subjetivación
El instante es ruptura de la continuidad temporal, pero hay sin embargo 
etapas sucesivas, en la vida de un individuo, que corresponden a tres 
estadios, representados por tres figuras paradigmáticas: el estadio estético 
(Don Juan), el ético (Sócrates) y el religioso (Cristo). El estadio estético 
es el de la “inmediatez primera”, en la que reinan la imaginación, la 
sensación, el sueño, la ambigüedad y la multiplicidad. “Lo estético es 
en un hombre aquello por lo cual éste es inmediatamente lo que es, 
[…] lo ético es aquello por lo cual un hombre llega a ser lo que llega a 
ser”, escribe en su segunda carta B al esteta A en O lo uno o lo otro18. El 
estadio ético, que se aplica a la realidad, es de una “exigencia infinita”, 
puesto que en esa etapa el individuo debe esforzarse por realizar una 
síntesis entre los términos de las contradicciones existenciales (la 
exterioridad y la interioridad, la generalidad y la particularidad, la 
continuidad y la discontinuidad), síntesis que consiste en mantener 
los términos contradictorios en su contradicción misma; es también el 
estadio de la elección de sí. El estadio religioso, que es el de la realización 
completa, es el más difícil de llevar a cabo, porque la elección viene de 
Dios y no del individuo, pero ese privilegio es sin embargo accesible a 
todos, ya que no exige ninguna aptitud especial sino la de estar listo (como 
Abraham) para hacer un “salto” en la trascendencia, en virtud de la fe19.
Aunque no es imperativo pasar por los tres estadios (los múltiples 
matices de la existencia del esteta pueden colmar toda una vida, por 
ejemplo) y la duración de cada etapa depende del grado de realización 
al que llegue cada individuo, la sucesión está determinada y se pasa de 
un estadio al otro por un corte absoluto, por una ruptura. En términos 
de Kierkegaard, se llega al estadio ético por una “suspensión” de la 
estética y es necesaria una “suspensión” de la ética (y un “salto” en la 
trascendencia) para llegar al estadio religioso. Pero si hay solución de 
continuidad entre los estadios, necesidad de “salto”, hay dos categorías 
existenciales que se sitúan entre esos estadios y que implican como 
ellos– una “mirada” y una “postura” existencial: la ironía y el humor. 
“La ironía es la zona límite entre lo estético y lo ético; el humor, la 
zona límite entre lo ético y lo religioso”, escribe Climacus en Posdata... 
20 Esas zonas límites, que marcan la posibilidad de entrar en el estadio 
ético y una posible salida, juegan un papel fundamental en lo que 
Kierkegaard llama el “devenir subjetivo”, en lo que podría llamarse, 
simplificando los términos, “subjetivación”.
Allí donde el esteta, ese sujeto plural que vive en la “inmediatez 
primera”, no capta las contradicciones de la existencia, el ironista, 
que se separa de la inmediatez y toma distancia, las capta y pone “lo 
cómico” (la contradicción despojada de sufrimiento) entre él y el 
mundo. Retomando la comparación con el teatro que Kierkegaard, en 
su obra pseudónima, supo poner brillantemente en escena, se puede 
decir que el ironista es el espectador de ese teatro del absurdo que es la 
comedia de la existencia y que en ese gesto de separación del escenario, 
en ese acomodarse en la butaca, se afirma a sí mismo. El sujeto se 
constituye así, en tanto unidad, como un punto de fuga, o bien como 
una perspectiva o un punto de vista. Intelectual, la ironía, que es “la 
cultura del espíritu”21, es ante todo una afirmación de sí que puede 
preceder, en la secuencia de los estadios, a la elección de sí ética.
El “salto” ético es el salto al escenario que se revela como realidad de 
la existencia y el instante del salto es una “suspensión” de la estética. 
El individuo ético no es el esteta, capaz de identificarse con todos los 
papeles en el escenario sin percibir que en cada instante –para él fugaz– 
relampaguea la eternidad, que cada sensación finita está determinada 
por lo infinito, que cada acto en la inmanencia puede ser trascendente. 
No es tampoco el ironista, que percibe estas contradicciones en acto, 

17 En Différence et répétition (1968; Paris, Presses Universitaires de France, col. “Biblio-
thèque de philosophie contemporaine”, 1976), Gilles Deleuze define la diferencia como 
“intensidad” en el capítulo V (“Synthèse asymétrique du sensible”, págs. 286-335). En la úl-
tima y bien lograda traducción al español (Diferencia y repetición, Buenos Aires, Amorrortu, 
col. “Filosofía”, 2002), capítulo 5, “Síntesis asimétrica de lo sensible”, págs. 333-388.
18 “El equilibrio entre lo estético y lo ético en la formación de la personalidad”), O lo uno 
o lo otro …II, op. cit., pág. 204.
19 Ver S. Kierkegaard, Temor y temblor (1987; estudio preliminar, traducción directa del 
danés y notas de Vicente Simón Merchán), Madrid, editorial Tecnos, col. “Metrópolis”, 
1998.
20 Post-scriptum... , op. cit., pág. 339.
21 Post-scriptum... , op. cit., pág. 340

en buen observador, a distancia. Es el que se implica, el que asume que 
son esas contradicciones las que lo constituyen en tanto existente y es 
capaz de reflexionar sobre ellas sin dejar de sentirlas (tal es el pathos del 
pensador subjetivo que Kierkegaard propone y del que supo dar muestras 
ampliamente). Si la distancia irónica puede acordarle al sujeto cierta unidad 
y cierta consistencia, esa unidad se desdobla cuando se arriesga a dar el 
“salto” ético, porque la “exigencia infinita” consiste en una intensificación 
de las contradicciones existenciales en el individuo mismo.
Cada estadio supone una mayor comprensión. Cuando el individuo 
ético comprende su sufrimiento (para Kierkegaard, cuando ya ha estado 
“solo frente a Dios” después de haberse alejado de él y de sí mismo por 
el pecado)22, puede tomar distancia sin salir del escenario, identificarse 
con todos los papeles por simpatía, ya que conoce la complicidad de 
todos ante el ridículo, la igualdad de todos ante lo cómico. Salta sobre 
sus pasos, deviene humorista y retoma, a una segunda potencia, el alma 
infantil: “el humorista posee lo infantil pero no está poseído por él. 
Es por eso que, cuando se ponen juntos a un hombre de una gran 
cultura y a un niño, los dos descubren al mismo tiempo lo humorístico; 
el niño lo expresa sin saberlo, el humorista sabe que fue expresado”, 
escribe Climacus en Posdata...23. El pensamiento, la imaginación y el 
sentimiento vibran al unísono en el humorista, que está más cerca de la 
“inmediatez segunda” en la que la sensación, el sueño, la ambigüedad 
y la simultaneidad (propios del esteta) son retomados a una segunda 
potencia (a la potencia de un sujeto singular). La ironía y el humor juegan 
entonces un papel fundamental en lo que Kierkegaard llama el “devenir 
subjetivo”: gracias a la distancia irónica, el sujeto se constituye en tanto 
unidad y adquiere cierta consistencia; gracias a la distancia humorística, 
deviene una singularidad plural. Que haya salto o no hacia lo religioso 
depende del posible llamado de Dios y de la presteza de la respuesta.
Cada salto (del escenario a la butaca, de la butaca al escenario, 
el salto sobre sí mismo o hacia la trascendencia) es un instante, 
independientemente del tiempo cronológico que le lleve al existente: el 
camino de Abraham hacia el monte Moriah, dispuesto a sacrificar a su 
hijo Isaac, es un salto a la trascendencia: instante privilegiado del estadio 
religioso24. Pero en cada estadio hay instantes. El enamoramiento es un 
instante típico –pero no el único– del estadio estético, y el maravilloso 
Don Juan no dejó de saltar de un enamoramiento a otro25. El instante 
del esteta excepcional, del artista, es el de la captación simultánea de 
las percepciones inmediatas y de la sensibilidad en un movimiento 
musical, en un gesto artístico, o en la vibración de la lengua en el verso 
de un poema. El instante irónico de toma de distancia y afirmación 
de sí mismo puede repetirse ad infinitum. Cada instante ético es una 
elección de sí mismo “en futuro subjuntivo”26. Para el humorista, 
cada instante es la puesta en juego y la captación de las diferencias 
simultáneas (de edades y “tonalidades afectivas”)27 en la comedia 
misma de la existencia, sabiendo –en su doble posición de inmediatez 
y distancia– que las capta. 
Todos los instantes implican una ruptura en la continuidad temporal, son 
diferentes y confrontan al sujeto con su diferencia constitutiva. Cuando 
el instante es un salto, son más intensas la ruptura y la diferencia, porque 
llevan al individuo “hacia adelante”, hacia una nueva posición existencial, 
y pautan su “devenir subjetivo” o su “subjetivación”.
Y todo el resto del tiempo, con la continuidad de sus trabajos y sus días, 
en su sucesión ciega, sería para el existente en tanto existente, según 
Sören Kierkegaard, tiempo muerto.

22 Este es un punto fundamental en El concepto de la angustia.
23 Post-scriptum..., op. cit., pág. 372.
24 Ver Temor y temblor, op. cit.
25 Esta figura paradigmática de estadio estético es descripta de un modo fulgurante, al 
ritmo de la ópera de Mozart, en el segundo manuscrito del esteta A incluida en O lo uno o lo 
otro...I, “Los estadios eróticos inmediatos, o el erotismo musical, op. cit., págs. 71-155.
26 El instante ético es siempre el de la elección de sí, y podría decirse que Kierkegaard 
transforma la fórmula “conócete a ti mismo” en “elígete a ti mismo”, fórmulas que divergen 
radicalmente si se tiene en cuenta que “conocerse a sí mismo” supone un sujeto dado a 
priori y, para el danés, el “devenir subjetivo” es nada menos que la tarea de la existencia, 
lo cual implica no sólo que el sujeto no está dado a priori sino que cada elección de sí está 
orientada a “devenir subjetivo” en un futuro (que guarda un enigmático “comercio” con la 
eternidad) irrealizable a lo largo de la existencia pero al que se apunta, deseado y por qué 
no temido. Por eso me refiero al “futuro subjuntivo”, forma verbal que tenemos en español 
pero que está desgraciadamente caída en desuso. “Elígete a ti mismo en futuro subjuntivo” 
sería el equivalente de “elígete como el que fueres”, cada vez, en el devenir, porque cada 
vez que uno se elige lo hace “hacia adelante”, deja de estar en tiempo presente y en modo 
indicativo.
27 En cuanto a las edades: “Haber sido joven, luego devenir más viejo y al fin morir es una 
existencia mediocre: es también la del animal. pero reunir en la simultaneidad los momen-
tos de la vida, ese es justamente el deber” (Post-scriptum..., op. cit., pág. 234).

1 El Seminario, libro XXI, “Los no incautos yerran” clase 9, Jacques Lacan, inédito. / 2 “De vuelta (a) casa”, La Docta Ignorancia, número 6, Cecilia Trucco. 

 Dossier Clinico la doctaignorancia∙            ∙



Preámbulo a las instrucciones 
para dar cuerda al reloj

Piensa en esto: cuando te regalan un reloj te regalan un pequeño 
infierno florido, una cadena de rosas, un calabozo de aire. No te 
dan solamente el reloj, que los cumplas muy felices y esperamos 
que te dure porque es de buena marca, suizo con áncora de rubíes; 
no te regalan solamente ese menudo picapedrero que te atarás a la 
muñeca y paseará contigo. Te regalan -no lo saben, lo terrible es 
que no lo saben-, te regalan un nuevo pedazo, frágil y precario, de 
ti mismo, algo que es tuyo pero no es tu cuerpo, que hay que atar a 
tu cuerpo con su correa como un bracito desesperado colgándose 
de tu muñeca. Te regalan la necesidad de darle cuerda todos los 
días, la obligación de darle cuerda para que siga siendo un reloj;  
te regalan la obsesión de atender a la hora exacta en las vitrinas de 
las joyerías, en el anuncio por la radio, en el servicio telefónico.  
Te regalan el miedo de perderlo, de que te lo roben, de que se te 
caiga al suelo y se rompa. Te regalan su marca, y la seguridad de 
que es una marca mejor que las otras, te regalan la tendencia de 
comparar tu reloj con los demás relojes. No te regalan un reloj,  
tú eres el regalado, a ti te ofrecen para el cumpleaños del reloj.

Julio Cortázar

el 
barco 
ebrio
POESÍAS

 *DOSSIER 
CLÍNICO

De lo siniestro 
al acontecimiento
Los tiempos de la invención

Los lugares fijos a los que el sujeto es-
taba pegado por el amor incondicional 
al Otro, ahora pueden sustituirse, por 
la inclusión de lo que aparece como 
borde en el espejo de otro Otro.

De la captación de aquello que apare-
ce en éste borde, proviene la angustia 
como tiempo anterior a la constitución 
del deseo, al nacimiento del sujeto. 

“La angustia fue elegida por Freud 
como señal de algo. Este algo, ¿no 
debemos reconocer aquí su rasgo 
esencial en la intrusión radical de algo 
tan Otro del ser vivo humano, como 
constituye ya para él el hecho de pa-
sar a la atmósfera, de modo que al salir 
a ese mundo donde debe respirar, de 

entrada, literalmente se ahoga, se so-
foca? Esto es lo que se ha llamado el 
trauma — no hay otro— el trauma del 
nacimiento, que no es separación res-
pecto a la madre sino aspiración en sí 
de un medio profundamente Otro.”3 

Este medio profundamente Otro, del 
nacimiento del sujeto, es el espacio 
abierto de la sexuación, cuya apertura 
puede ser, el momento fecundo para 
que Otro imaginario localice la escena 
donde un goce falso puede cesar.

“Lo real, con respecto a lo que locali-
zamos en cierta experiencia como lo 
imaginario…” es el imaginario “de oro”, 
de donde surge la fuerza que causa 
al sujeto a dar un salto respecto de la 

subjetividad histórica. Las localizacio-
nes que el anudamiento va constru-
yendo, permiten desembrollarse del 
acoplamiento al deseo del Otro, para 
constituir en los tiempos de la inven-
ción, la inscripción del deseo como un 
más allá del deseo del Otro. Corte que 
hace pasar a lo que es verdaderamen-
te Otra escena: la comedia.

Pero esta inscripción no es sin la lo-
calización precisa de lo secreto en lo 
familiar: Heim-Gheimnis. Recién con 
la aparición del huésped tragi-cómico 
–en los tiempos del análisis en los 
que la imagen anamorfótica comien-
za a devenir legible para el sujeto–, es 
cuando resultan nítidos los puntos sin-
tomáticos que la invención tiene que 
venir a suplir.  >>

3 El Seminario X, clase “Del a a Los Nombres del Padre”, Jacques Lacan, Ed. Paidós.

 Dossier Clinico la doctaignorancia∙            ∙

Foto:Cecilia Gardos Carro



                             Dalí
“reloj blando en el momento de su primera explosión”

La vejez

Tú y yo envejecemos juntos;
veamos un poco: ¿cómo es esta vejez?
Los turbios ojos se cierran antes de que sea de noche,
la perezosa cabeza está despeinada a mediodía.
Apoyados en bastones, damos a ratos un paseíto,
o estamos sentados todo el día con las puertas cerradas.
No osamos mirarnos el rostro en un espejo claro,
no podemos leer los libros con letras pequeñas.
Cada vez más hondo es el cariño de los viejos amigos,
cada vez más raro nuestro trato con los jóvenes.
Queda una cosa: el placer de las charlas ociosas
es mayor que nunca cuando nos encontramos los dos.

Li Po
Li Po o Li Tai-po (701-762) es el poeta más famoso 
y popular de la dinastía Tang, considerada la época 
de oro de la poesía china 

El Fin

El profesor Jones venía trabajando en la teoría del 
tiempo desde hacía varios años.
-Encontré la ecuación-clave le dijo un día a su hija-. 
El Tiempo es un campo. Esta máquina que yo construí 
puede manipular, hasta invertir, ese campo.
Oprimiendo un botón mientras hablaba, continúo: 
-Esto hará que el tiempo camine para atrás para 
camine tiempo el que hará Esto: -Continúo, hablaba 
mientras botón oprimiendo.
-Campo ese, invertir hasta, manipular puede construí 
yo que máquina esta. Campo un es Tiempo el. Hija su 
a día un dijo le -Clave-ecuación la encontré-.
Años varios hacia desde tiempo del teoría la en 
trabajando venía Jones profesor el.

Fredric Brown 
(1906-1972).  
Traducción 
Oberto Alonso

El Instante (Jorge Luis Borges)

El presente está solo. La memoria
erige el tiempo. Sucesión y engaño
es la rutina del reloj. El año
no es menos vano que la vana historia.

Entre el alba y la noche hay un abismo
de agonías, de luces, de cuidados;
el rostro que se mira en los gastados

espejos de la noche no es el mismo.
El hoy fugaz es tenue y es eterno;
otro Cielo no esperes, ni otro Infierno. 

el 
barco 
ebrio
POESÍAS

Foto:Cecilia Gardos CarroFoto:Cecilia Gardos Carro



la doctaignorancia∙               ∙

Una merienda de locos (Alicia en el Pais de las Maravillas)
Alicia suspiró, aburrida.
- Creo que podrían emplear mejor el tiempo  -dijo-, y no perderlo entre acertijos sin solución.
Si conocieras el Tiempo como yo -dijo, el Sombrerero-, hablarías de emplearlo o perderlo. El es muy suyo.
- No entiendo lo que quiere decir- dijo Alicia.
- ¡Por supuesto que no! -dijo el Sombrerero, sacudiendo altivamente la cabeza. ¡Me atrevería a decir que ni 
siquiera le has dirigido la palabra!.
- Tal vez no -repuso con prudencia Alicia-, pero en las clases de música me enseñaron a marcar el tiempo.
- ¡Ah! Eso lo explica todo -dijo el Sombrerero. El Tiempo no soporta que le marquen ni que lo clasifiquen. En 
cambio, si tuvieras con él buenos tratos, haría casi todo lo que tu quisieras con el reloj. Por ejemplo, imagínate 
que fueran las ocho de la mañana, justo antes de empezar la clase, bastaría una simple insinuación tuya, ¡y el 
reloj giraría en un santiamén! ¡La una y media: hora de comer!

(¡Ojala fuera verdad!, murmuró la liebre para sus adentros.)

- Sería realmente magnífico -dijo pensativamente Alicia-, pero entonces no tendría hambre.
- Al principio tal vez no -dijo el Sombrerero-, pero podrías quedarte en la una y media tanto como quisieras.
- ¿Es así como usted lo maneja? -pregunto Alicia.
- ¡Yo no! -dijo con tristeza el Sombrerero. Nos peleamos el pasado marzo... justo antes de que esta se volviera 
loca -y señaló con la cucharilla a la Liebre de Marzo-. Ocurrió en el gran concierto que ofreció la Reina de 
Corazones. A mi me toca cantar:

¡Titila, luce, vampiro!
¡Cuál será tu alado giro!

- Supongo que conoces la canción....
- Me suena -dijo Alicia
- Y sabes continúa así:

Sobre el mundo, en igual vuelo
que salva de té en el cielo.
Titila, titila, luce....

Al llegar aquí, el Lirón se estremeció y 
empezó a cantar en sueños:

* Titila, titila,luce,titila,titila,luce...*, y así 
siguió hasta que de un pellizco lo 
hicieron callar.
- Bueno -dijo el Sombrerero-, apenas 
había entonado la primer estrofa 
cuando 
la Reina se puso a gritar: *¡Está matando 
el tiempo! ¡Que le corten la cabeza!
- ¡Qué salvaje! -exclamó Alicia.
- Y desde entonces -prosiguió, con voz 
desolada, el Sombrerero-, ¡el Tiempo 
comenzó a darme la contraria! ¡Ahora 
son siempre las seis!...

Lewis Carroll

el 
barco 
ebrio
POESÍAS

*DOSSIER 
CLÍNICO

De lo siniestro 
al acontecimiento
Los tiempos de la invención

Los tiempos de la invención y la 
elección del Acontecimiento

“En cuanto al acontecimiento, éste no 
se produce más que en el orden de lo 
Simbólico. No hay acontecimiento sino 
de decir”.4

Si el acontecimiento de decir permitió 
entonces alcanzar, desde la extran-
jeridad, una verdad íntima, hará falta 
un segundo momento que es el de la 
elección sexuada, y no sólo la entrada 
en “un medio profundamente Otro”,  
para que haya efectos inscriptos en el 
inconsciente. 

Para que el acontecimiento de decir5 
se prolongue como anudamiento, ne-
cesitará que lo que se despegó de la 
relación con el Otro, gracias a la emer-
gencia de lo siniestro y su elaboración, 
sea causa de una invención.

Como escribe Delleuze, citando una 
frase de Bousquet: “Mi herida existía 
antes que yo, he nacido para encar-
narla’ Llegar a esa voluntad que nos 
hace el acontecimiento, convertirnos 
en la casi-causa de lo que se produce 
en nosotros, el Operador, producir las 
superficies y los dobleces en las que 
el acontecimiento se refleja, donde 
se encuentra incorporal y manifiesto 
en nosotros el esplendor neutro que 

posee en sí como personal y preindi-
vidual, más allá de lo general y lo par-
ticular, de lo colectivo y lo privado: ciu-
dadano del mundo (…) De este gusto a 
este deseo, en cierto modo, no cambia 
nada, excepto un cambio de voluntad, 
una especie de salto sobre el mismo 
lugar de todo el cuerpo que cambia su 
voluntad orgánica contra una voluntad 
espiritual que quiere ahora, no exac-
tamente lo que sucede, sino algo en 
lo que sucede, algo por venir confor-
me a lo que sucede, según las leyes 
de una oscura conformidad humorís-
tica: el Acontecimiento (�) El estallido, 
el esplendor del acontecimiento es 
el sentido. El acontecimiento no es 
lo que sucede (accidente); está en lo 
que sucede el puro expresado que 
nos hace señas y nos espera. Según 
las tres determinaciones preceden-
tes, es lo que debe ser comprendido, 
lo que debe ser querido, lo que debe 
ser representado en lo que sucede. 
Bousquet añade: ‘Conviértete en el 
hombre de tus desgracias, aprende a 
encarnar su perfección y su estallido’. 
No se puede decir nada más, nunca 
se ha dicho nada más: ser dignos de 
lo que nos ocurre, esto es, quererlo y 
desprender de ahí el acontecimiento, 
hacerse hijo de sus propios aconteci-
mientos y no de sus obras, porque la 
misma obra no es producida sino por 
el hilo del acontecimiento”.6

Este hilo del acontecimiento esta dado 
por el objeto (a) que causa el deseo, 
para el pasaje de una escena a la Otra, 
prolongando el acontecimiento, y los 
desprendimientos que darán su calce 
al goce.

Entonces el acontecimiento podrá, si 
se prosigue el trabajo hacia la elección 
de lo que el acontecimiento prehende7 
en lugar de su rechazo, hacer que una 
invención ocupe el lugar del saber, tal 
como lo propone Lacan.8  Segunda vez 
que lo simbólico pasa por encima de 
lo real. Saber real como sedimento en 
el inconsciente, sin un sujeto sapiente. 
Es la invención del saber necesaria al 
psicoanalista, en la que se trata de un 
deseo que tuvo que haber ido tan lejos  
como para haber llegado a dar fin a la 
escena sádica del fantasma. 

De qué invención se trata, sino de la 
llamada invención del masoquismo9, 
pliegue que deja aparecer “dobleces y 
superficies en donde el acontecimien-
to se refleja”. El reflejo de la invención, 
por haber querido algo en el aconteci-
miento, es Otro. Causa de un retorno 
nuevo, en la experiencia del analizante, 
esplendor del acontecimiento.

4 El Seminario XXI, “Los no incautos yerran” clase 6 Jacques Lacan, inédito. / 5 “Lo importante no es solamente ese nudo, es su DECIR. Su decir que, 
en suma, la vez pasada intenté sostener así, suficientemente. Lo que ese nudo tiene de bueno es que pone enteramente en evidencia que ese decir, en 
tanto que es el mío, está implicado en él. Esto quiere decir que, de ese lado por donde” observen que no dije “la palabra”, dije “el decir”, no toda palabra 
es un decir, sin lo cual toda palabra sería un acontecimiento, lo que no es el caso, sin eso no se hablaría de “¡vanas palabras!’’. Un “decir” es del orden del 
acontecimiento. No un acontecimiento superficial, no un momento de conocer. Para decirlo todo, no es filosofía. Es algo que está en el efecto (coup). En el 
efecto (coup) de lo que nos determina en tanto no es enteramente lo que se cree. No es cualquier clase de condición, de lo Real, “local”, de esto, de aquello, 
después de lo cual uno bosteza, no es lo que, como seres hablantes, nos determina. Y esto reside muy precisamente en ese pedúnculo de saber, corto por 
cierto, pero siempre perfectamente anudado, que se llama nuestro inconsciente, en tanto que para cada uno de nosotros este nudo tiene soportes muy par-
ticulares”. El Seminario XXI, “Los no incautos yerran”, Clase 4. Jacques Lacan, inédito. / 6 El Pliegue. G. Deleuze, Ed. Paidós. / 7  “el acontecimiento como 
nexo de prehensiones”. ¿Qué es un acontecimiento? El Pliegue. G. Deleuze, Ed. Paidós. / 8 “Mi querida estructura. ¡Mi estructura de pacotilla!, muestra ser 
nudo borromeano. Naturalmente, no basta nombrarla, llamarla así; porque no basta que sepan que eso se llama nudo borromeano para que sepan hacer 
algo con él. Tengo que decirlo: ¡hay que hacer el nudo borromeano! Aquí despunta una lucecita sobre lo que yo hago; puesto que de aquí he partido, voy a 
decir la verdad. Esto prueba ya que no basta decirla para estar en ella, en lo verdadero. Y de inmediato digo: uno de los puntos pivote de aquello en lo cual 
hoy entiendo hablar, en lo que aquí hago, como analista, ya que es de eso que yo hablo; yo no descubro la verdad, la invento. A lo cual agrego que esto es 
el saber”. El Seminario Libro XX, RSI. Jacques Lacan, inédito. / 9  El Seminario, Libro XXI, Los no incautos yerran, clase 8. Jacques Lacan, inédito.

C
ec

il
ia

 G
ar

d
o

s 
C

ar
ro

.

 Dossier Clinico la doctaignorancia∙            ∙



»

la doctaignorancia∙               ∙ 21la doctaignorancia∙               ∙

Fuego junto a un equipo internacional integrado por gente pro-
veniente de Cataluña, Noruega, Burgos y distintos profesionales 
de Argentina, y volví muy pensativa sobre aquello que motivó 
lo que había elegido. A partir de allí, decidí reorientar mi trabajo 
con instrumentos de piedras, y elaborar hipótesis vinculadas prin-
cipalmente con el trabajo de las mujeres... Creo que llegué allí a 
partir de transitar un recorrido que llevó a un reencuentro con mis 
antepasados femeninos…

LDI: Has referido al trabajo con las huellas de registros de has-
ta nueve mil años, ¿qué marcas notás como emblemáticas de 
aquella era, y  cuáles de la época actual?
V: Creo que la tecnología anteriormente mediaba con la naturaleza, 
ahora la distancia con respecto a la naturaleza es cada vez mayor. 
En esta época se presenta una intolerancia cada vez más marcada: 
a medida que el capitalismo avanza, con él avanza la intolerancia. 
Históricamente se conocen distintas guerras, conquistas pero no 
con tal nivel de perversión como las que asolaron el siglo XX.
En las formas de organización previas al capitalismo, primaba lo 
simbólico no permitiendo tal desarticulación social como ahora.
También hay una diferencia con respecto a la marcación del tiem-
po. Hay un dicho sobre la comunidad ‘Hopi’, que tiene que ver 
con un tiempo cíclico: ‘un día va hacia otro día’ y no existe una 
marcación especial. 
En la sociedad occidental actual el tiempo es algo encapsulado, es 
oro. No vivimos el tiempo sino que lo anteponemos, es un ente en 
el cual nos subsumimos: el almanaque, el reloj, el celular.
Vivimos en lo que se supone es la era de la comunicación, y lo que 
encontramos es una gran soledad…

Deseo de cronopia 
Hundo mis manos en la tierra y descubro mi deseo perdido, 
aquel de los once años. 
Un deseo desencontrado, 
despanzurrado, desperdigado. 
Aparto la tierra de a poco, 
como cuando despejo las nubes de mis ojos, 
y al fondo veo un encuentro de alegres cronopies, 
que bailan y cantan, y claman fervientemente: 
-”a desarruinar nuestra ruina que la vida continúa”-, 
Un baile de esperanzas desesperadas, 
que bailan para hacer de este, otro mundo, 
otras formas posibles del saber. 
Ahora sé que podemos (es necesario) 
bailar la danza de las incertidumbres, 
ya no tendremos miedo, 
la flecha del tiempo nos guía, 
en la empecinada tarea de comprender 
la antigua vida de mujeres y hombres, 
niñas y niños, 
ancianos y ancianas. 
Será un tiempo que nos atraviese los sentidos, los recobre, 
un tiempo para descubrir las miradas abandonadas, 
esas  otras voces molestas que aún perduran en un rincón del fin del mundo 
en una bahía que guarda los ecos de carpinteros rojinegros 
que cantan canciones de revolución y libertad 
de no pasarán 
El canto que habla de la historia de la  humanidad toda. 
Escrito en Bahía de Lanasuahia (Tierra del Fuego), Enero de 2011

el caso de los ex detenidos, su testimonio es fundamental para 
entender el entramado entre el adentro y el afuera de los centros, 
los grupos de tareas, las responsabilidades civiles, el secuestro de 
bebés, etc., como fue el caso de Julio López; pero también para 
entender el clima de época, cómo se vivía la militancia, cómo eran 
las organizaciones armadas…

LDI: Anteriormente mencionabas el trabajo de extrañamiento 
que se debe hacer en relación al trabajo antropológico…
V: El trabajo de extrañamiento es salir de lo cotidiano. Uno vi-
sita Marruecos, ve que los hombres van de la mano y eso tiene 
que ver con un gran respeto y amistad, y no con una relación 
homosexual -aunque esta pueda ser una posibilidad dentro de esa 
amistad-. Tanto antropólogos y antropólogas, como arqueólogos 
y arqueólogas, deben hacer una vigilancia epistemológica de sus 
prejuicios. Esto es fundamental ya que la arqueología, al trabajar 
con lo que puede considerarse ‘viejo’, pareciera no tener impor-
tancia, y sin embargo ha consolidado discursos con respecto a la 
nacionalidad, al otro, a los pueblos originarios y al Estado Nación. 
Esta construcción del “otro cultural” es determinante en el geno-
cidio que aún hoy se implementa con los pueblos originarios. Los 
primeros viajeros, con un marco teórico evolucionista, configura-
ron una idea de las poblaciones originarias que fueron tomando 
acogida en la academia, construyendo discursos sobre los otros y 
sobre quienes forman o no parte de una nación. 

LDI: ¿Vislumbrás aportes de la antropología o la arqueología 
que permitan resignificar algo de eso?
V: Ahora los pueblos originarios están más organizados y visibili-
zándose más a sí mismos, ya que se enfrentan a la ciencia. Es a par-
tir de eso que, sin que exista una respuesta unánime, la arqueología 
está obligada, empujada a decir algo. Las posiciones son distintas y 
variadas: hay arqueólogos que trabajan para empresarios, constru-
yendo para el beneficio de ellos el museo de los primeros poblado-
res en la estancia de los Benetton por ejemplo, en medio del lugar 
en conflicto entre la Comunidad Mapuche de Santa Rosa Leleque 
y Benetton. Una cuestión más reciente es la de ‘Punta Canal”, o 
“Punta Querandí’, según quién lo relate, donde hay un proceso de 
conflicto entre el dueño de las tierras, el Estado y los vecinos. Allí 
los arqueólogos que se han acercado a ese espacio no han sabido 
trabajar comunitariamente. En otros casos, la antropología creo 
que ha tenido una posición más política con respecto a su prác-
tica: respondiendo a Hanglin cuando dijo que ‘los Mapuches no 
son argentinos, son chilenos que vienen a sacarnos las tierras’; u 
otros antropólogos y antropólogas acompañando a los ‘Wichis’ de 
Formosa en lo que fue el reclamo y el acampe del año pasado.
Recuerdo que, cuando surgió con fuerza en los medios todo lo 
vinculado a los talleres clandestinos de ropa, el juez Oyarbide to-
maba como uno de los argumentos en favor de los empleadores, 
que las condiciones de hacinamiento y demás en las que estaban 
esas personas tenían que ver con una práctica cultural ancestral; 
allí el Colegio de Antropólogos sacó un comunicado muy fuerte 
inmediatamente, respondiendo a esto. Ahí hay una diferencia, ya 
que en general los arqueólogos y arqueólogas se apartan y margi-
nan más de que ocurre en lo social.

LDI: Pensaba en lo que decías anteriormente, y pareciera que 
la arqueología históricamente se ha acostumbrado a no lidiar 
con un otro que tome la voz, más bien se vincula a lo muerto, a 
otro a partir de restos, huellas… y frente a la muerte no queda 
más que ubicar palabras, decir algo al respecto…
V: Sí. Y la arqueología no se hace cargo de que esas son sus pala-
bras, de que está poniendo su humanidad ahí.
A veces, cuando se piensa en la arqueología, se imagina una aven-
tura al estilo Indiana Jones, pero no es así nuestro trabajo. ¡No 
buscamos tesoros!

LDI: Más bien el tesoro que buscan son las palabras perdidas...
V: Sí. Creo que la arqueología debiera intentar construir una mira-
da a través de un caleidoscopio que es el del  tiempo; una mirada 
a largo plazo que tenga que ver con preguntas propias…
El año pasado tuve la oportunidad de ir de campaña a Tierra del 

20

por  Daniel  Acea

deshoras arqueológicas 
Entrevista con la Arqueóloga Vanina Dolce

»

»        LDI: Vanina, ¿cómo fue el inicio en la Arqueología? 
V: Elegí la Arqueología a los 11 años, fue un tiempo algo precoz. 
Creo que la primera inspiración fue la película “Indiana Jones”, la 
cuestión de resolver misterios del pasado, un trabajo lleno de aven-
turas. La segunda influencia fue un librito de la colección Albatros, 
sobre Arqueología que me regaló mi papá, seguramente después de 
haber manifestado mi interés sobre la arqueología, quizás… Con ese 
libro experimenté e investigué sobre las tareas de los arqueólogos 
y arqueólogas, la piedra roseta, los caminos del imperio romano, 
Pompeya, la escritura cuneiforme, el comercio de los fenicios, etc... 
De alguna forma era lanzar una flecha a través del tiempo, mirar por 
la cerradura la historia de nuestros antepasados. Luego cuando llegué 
a la escuela primaria me enganché mucho con las clases de Historia, 
entender procesos, darle voz a distintos personajes, comunidades, 
épocas. Creo que eso me terminó de definir qué ciencia quería ha-
cer… Después, ya en la Facultad, encontraría en la arqueología una 
disciplina hostil con respecto a las diferencias…

LDI: Hostil con respecto a las diferencias...
V: Sí, creo que me fue hostil a mí. Es una ciencia muy patriarcal y 
colonialista aún... como diría Mafalda: ‘Si es de Europa o Estados 
Unidos, está bien’1. Y yo le soy hostil y quisiera seguir siéndolo, 
para marcar algunas cuestiones que no se manifiestan. 

LDI: ¿Como cuáles?
V: Existe un acostumbramiento disciplinar con respecto a una su-
misión de la metodología con respecto de la teoría, a concentrar  
todo en la explicación analítica. Y para pasar a un plano teórico-
político, hay reparos, se esgrime que 'hay una suposición', 'falta de 
objetividad'. La Arqueología en Argentina creo que tiene en algún 
punto vergüenza de ser una disciplina social, que lucha contra vien-
to y marea con respecto a esa situación, y entonces inventa caretas 
que la vinculen a “las ciencias duras” para generar credibilidad. Sin 
embargo, cuando alguien está manifestando una explicación, más 
allá de los referentes empíricos que tome, lo que está en juego son 
las propias ideas... la propia subjetividad.

LDI: Hay una apuesta personal ahí...
V: Sí, e incluso con los mismos referentes empíricos pueden plan-
tearse diferentes preguntas. 
A partir de mi análisis y exploración personal se abrió un camino 
que no muchos quieren o pueden tomar, atravesado por diferentes 
cuestiones y preguntas. Ese camino me hizo encontrarme con un 
sector del feminismo y la militancia de género, el cual me permitió 
reorientar parte del camino que ya había elegido.
La arqueología tiene un lastre machista bastante importante, con 
alusiones al lenguaje militar incluso... nuestras salidas al campo se 
llaman “campañas”, y aunque hay una mayoría de arqueólogas de 
primer nivel, todavía nuestra tarea es poco valorada por las distin-
tas instituciones y por muchos investigadores varones que ostentan 
el poder de tal o cuál tema, área, etc.

LDI: ¿Qué rol ocupan las arqueólogas en estas salidas al campo? 
V: Hoy en día nuestra tarea se equipara a la de los varones. Hay 
incluso muchos casos de campañas dirigidas por mujeres, pero eso 
no se ve reflejado muchas veces en la producción final de los tra-
bajos que siguen a la salida al campo, o la valoración en cargos 
jerárquicos a nivel institucional, la dirección de tesistas, etc…
Yo trabajo con materiales prehistóricos, con lo cual siempre, como 
decía anteriormente, hay una cuestión de suposición. Existe un 
fuerte disciplinamiento: suelen utilizarse los mismos marcos teó-

1 Felipe se despide, y a continuación  se sucede un intercambio entre Susanita y Mafalda: 
- Felipe es muy bueno, ¿no? 
- ¿Es de gran aceptación en Europa y Estados Unidos? 
- ¿Y eso? 
- Es que en este país  nada es bueno si no es de gran aceptación en Europa y Estados Unidos...

ricos, y sin un cuestionamiento de los mismos, la orientación y 
las preguntas que se hacen, se dirigen siempre hacia la misma di-
rección... Personalmente me resulta importante discutir, cuestionar 
esos marcos; saber que de un referente empírico pueden surgir di-
ferentes preguntas y respuestas, y que en esa fundamentación hay 
algo personal en juego.
Yo apuesto a lo que la Arqueología no está dando pero puede dar, 
que tiene que ver con ese encuentro con otros. Y ahí creo que 
la cuestión del tiempo es crucial, ya que la antropología te da un 
encuentro sincrónico. En el trabajo de campo muchas veces las 
cuestiones del tiempo se enturbian, en ocasiones, trabajando en 
el Chaco o en el norte, ingresás en la dimensión del tiempo de 
la comunidad que estás investigando... el antropólogo debiera co-
rrerse de ese lugar, pero no es tan sencillo. Es necesario trabajar el 
extrañamiento…
La arqueología plantea una mirada con otra profundidad en ese 
sentido, hay un distanciamiento más grande por la distancia tem-
poral con la que trabaja… a veces no tanto, y por el objeto de 
estudio, claro. Hay un trabajo de distanciamiento cuando media la 
cultura material. Para algunos arqueólogos y arqueólogas la cultura 
material es un medio de comunicación que incluye las prácticas 
sociales; para Cristofer Tilley es un canal de expresión cosificada y 
objetivada por ejemplo… He trabajado con registros que datan de 
9 mil años y otras veces con relatos de fines de 1970...

LDI: Y, trabajando con huellas, marcas, relatos que deben ser 
construidos, ¿cuáles son las diferencias en esos dos registros?  
V: Creo que las diferencias tienen que ver con una sociedad con 
tradición occidental y otra que no, con la oralidad y la escritura, y 
donde las relaciones de producción son distintas. Recientemente 
estuve trabajando con rastros de sociedades en medio de la Pata-
gonia y la cordillera, que se presume, eran bandas de cazadores-
recolectores con una organización tipo familiar. 
Ocurre que es muy lejano en el tiempo para adjudicar esos registros a 
alguna etnia en particular. Lo único que se puede hacer es buscar refe-
rencias etnográficas en relación a ciertos patrones o costumbres que te 
permitan pensar, construir algo vinculado al registro que investigás.

LDI: Es un trabajo muy vinculado a construir un relato...
V: Sí, siempre construís un relato. Foucault en su libro 'La Arqueo-
logía del Saber' retoma la arqueología, armando genealogías. Mu-
chos emplean este método en esa lectura que se puede hacer de lo 
material. Hay un discurso en lo material, y creo que los restos que 
encontramos pasan a ser un gran relato... y nosotros armamos el 
relato y damos voz a él. Decidimos que tomar de esos fragmentos, 
y vislumbramos algo de ese tiempo en que los objetos circularon. 
En cambio en un tiempo de hace 30 o 40 años, tenemos la voz, el 
relato de los que estuvieron ahí.

LDI: Y, ¿cómo fue el trabajo con estos relatos donde tenían la 
voz de quienes estuvieron allí?
V: Tuve oportunidad de trabajar con relatos de ex detenidos o fami-
liares, de la época del golpe de Estado del ’76. Fue una experiencia 
fuerte, requiere una gran fuerza interior para poder enfrentarlos. 
Nosotros en Mansión Seré trabajamos cruzando diversidad de re-
gistros: por un lado el registro arqueológico, lo que quedó de la 
casa y las transformaciones del predio de la Mansión; y por otro 
cruzamos los relatos de vecinos, a quienes en muchos casos los 
convocamos y terminaron donando partes de la casa que se habían 
llevado cuando estuvo abandonada. También se hizo una encuesta 
en los alrededores sobre el conocimiento del Centro Clandestino, 
y más tarde se hizo un archivo oral con entrevistas de vecinos. La 
otra pata importante del trabajo es el relato de los familiares, ellos 
aportan datos sobre la vida de los compañeros o compañeras; en 

 “¿Por qué debería preocuparme por la posteridad? ¿Qué ha hecho la posteridad por mí?” (Groucho Marx)



22 la doctaignorancia∙               ∙

SUSCRIPCIONES  
EN CAPITAL FEDERAL, GBA, Y RESTO DEL PAIS

SI ES DE SU INTERES RECIBIR LA DOCTA 
IGNORANCIA EN SU DOMICILIO ENVIENOS SU PEDIDO A 
ladoctasuscripciones@gmail.com
A vuelta de correo recibirá la información necesaria para suscribirse a la misma.
Costo en Capital y GBA $16 - Resto del Pais: $16 + costo de envio
PARA EL PROXIMO NUMERO PIDA EL Nº 1 
DE NUESTRA REVISTA EN EDICION DIGITAL “EL AMOR”

CENTRO PSICOANALITICO 

Atención niños, adoscentes, adultos

centropsi-consultas@hotmail.com
Barrio Norte. Zona facultad

Lic Susana Noemí Arendar 
Psicóloga UBA
Especialista en discapacidad
Part icular / Consultor io
sarendar@hotmail .com
Tel:  4961-0287/ Cel:  15-6582-4385

“Un lugar Psi” RED DE ATENCIÓN PSICOLOGICA 
Adultos - Adolescentes - Niños
Terapia de pareja - Orientación a padres
Consultorios privados en distintos barrios de Capital Federal
Cursos de formacion/ Superviciones

www.unlugarpis.com.ar 
consultas@unlugarpsi.com.ar
4555-0975 (mensajes)

Lic. Eliana Denuncio
Psicoanalista (UBA)
Niños- Adolescentes-Discapacidad
Zonas: Caballito / Parque Chacabuco
Consultas: 4924-4439
elianascat@yahoo.com.ar

Consultorio Recoleta
Mes - días - mÓdulos - horas
Entrada independiente
Sala de espera - baño
Diván - equipado - wi fi
4802 - 3293

DESGRABACIONES Y CORRECCIONES PSI.
Convierto todo material grabado a Word: conferencias, 
reportajes, clases, entrevistas, talleres grupales, 
programas radiales, material para editar libros.
Corrección de monografías, informes y textos.
HONORARIOS ACCESIBLES
TEL: 45039464
desgrabacionesycorrecciones.psi@gmail.com
http://facebook.com//desgrabacionesycorrecciones.psi  

por  Aníbal  Melgar

Apolillados

»

»    Todas las cosas parecen tener una historia. Oculta, recóndita, 
una historia guardada en los pensamientos del habitante, del dueño 
de la cosa. Miro la lámpara de mi diminuta habitación, y entonces 
se aparece toda la imagen de su adquisición, guardada en un rincón 
de la memoria. El viaje hacia el Tigre en el tren de la costa. La 
compra de ropa, de una camisa de verano. El calor, la alegría de 
vernos viajando. Disfrutando un poco. Ver a los turistas, ver un 
pedacito del decorado de una ciudad que tiene otra vida. Otra 
fisonomía, un primer mundo como se llame. Y luego la caminata 
hacia la feria del Tigre, llegar a la orilla del río, contemplarlo, 
caminar, tomar un refresco una cerveza, comer un chori, y luego 
recorrer los puestos, y comprar por fin juntos aquella lámpara, 
que hoy cuelga como un pendiente recuerdo, un recordatorio, 
objetal, de aquel tiempo aquellos momentos, en que pasó a formar 
partes de nuestras vidas. Luego quedo como una posesión propia, 
un recuerdo cosa apropiado, que permanece en el tiempo. Para 
que cuando algún día si por esas casualidades, ella regresara, o se 
acordara o yo abandonara esta habitación definitivamente, quizá el 
destino la traiga a este lugar, en muchos años, en algunos años, y se 
encontrara en esta habitación circunstancialmente y contemplara 
con inquietud,  con un dejo de tristeza quizá, esa lámpara que yo 
habré dejado como una señal en el tiempo, una marca atada con 
cables a la piedra de la caverna, para que alguien la reconozca, 
o piense tal vez mirando el techo y la luz una nueva historia, 
plasmada por la lámpara que fue comprada en el Tigre, por dos 
personas que olvidaron luego el amor. Para dejar paso a los objetos 
que han quedado como rastros indescifrables para otros, pero 
gestores de nuevas historias en ellos. En aquellos que miran como 
yo hoy, el techo, la luz, y piensan en tiempo pasado. Y por qué 
conservo la lámpara, que aún me sujeta con su luz, la misma que 
cubrió de fotones nuestros cuerpos abrazados, temerosos, de la gran 
ciudad, refugiados en el pequeño cuarto de hotel, que retuvo un 
largo tiempo nuestras vidas atadas a sueños efímeros, fantásticos. A 
deseos de vencer al mundo. De creer nuevamente. Y de quedarse 

separado, dividido, esperando la transición de la muerte, para 
que los carroñeros, los cartoneros, conviertan en papel, en metal, 
en resaca, en residuo negociable, el talismán que iluminaba los 
recuerdos añoranza. Así minutos hora,   quedo contemplando el 
techo, la lámpara aquella, hasta que se transformó en su mirada, 
su rostro, que se diluye   iluminado por los leds que titilan ante 
mis ojos, en un rojo insistente. Pero los ignoro y vuelo más allá de 
su luz, hacia un semblante en sus últimos momentos, esperando 
la muerte en la UTI1, con la mirada fija en las luces fluorescentes, 
fija en algún recóndito objeto de su habitación mecanizada, última 
explanada de su mirada,   buscando otra lámpara acaso, que lo 
rescate de su resignación hacia la inconsciencia. Y su esposa muy 
anciana, muy, muy anciana, tanto como él, lo acaricia, añorando 
también, a ese hombre yaciente, cuasi agonizante, su ser amado, y 
su mirada reflejaba miles de recuerdos de placer y amor… tiempos, 
tiempos, tiempos de todo ocurrir… Alzó repentinamente su mirada 
y me contempló a través de las mamparas de cristal, peceras de 
luz. La contemplé apenas nomás, se encontraron un microsegundo 
nuestras pupilas, y volví a centrar mi atención en los leds monitores 
del delincuente aniquilado por la policía, que avisaban el diagnóstico 
de su muerte cerebral. Quince años, de locura, asesinatos, asaltos, 
vejaciones, una infancia aún, pero con un mortífero arsenal y un 
profuso prontuario, merecedor aún en su deceso de un custodio 
dormitando madrugada en una silla. Un cuerpo que acabaría en 
desmontadora expiación, para resignar el dolor de los que esperan 
un órgano para desligarse de tubos, diálisis, ictericias y monitores 
luminosos. Subrepticiamente volví   a contemplar el dulzor de la 
mirada añosamente abrillantada y luminosa de aquella anciana. 
Mirada que trascendió por un momento todas las fronteras del 
espacio tiempo, y en plena madrugada de hospital, movilizó una 
línea de cuantos del maravilloso universo, del cual arrogantemente, 
angustiosamente, nada sabemos.  

 
1 Unidad de terapia intensiva (Nota del editor)

ARTE Y PSICOANALISIS

  “Somos accidentes esperando suceder.” (Thom Yorke)

la doctaignorancia∙            ∙



24 la doctaignorancia∙               ∙ 25la doctaignorancia∙               ∙

ber dado seguramente también lugar a equívocos, errores, a pasos 
en falso, a cierto oscurantismo, también a algunos aciertos, alguna 
vez si fuera posible habría que historiarlos, podría ser un trabajo 
interesante, localizar, cernir la integral de equívocos a los que ese 
pasaje dio cuerpo. 

Ricoeur, tomando los dos sentidos de la palabra “épreuve” dice 
que el trabajo del traductor supone una “prueba” y a la vez, la 
experimentación de una “pena”, la cual articula a la imposibi-
lidad de no tramitar una pérdida respecto del texto original ¿te 
gustaría hacer algún comentario al respecto?  
Evidentemente en toda traducción hay un efecto de pérdida, y 
aún más tratándose de la transcripción de una exposición oral, y 
de Lacan, no solo de la presencia, de la entonación, -que muchas 
veces te indica el estilo asertivo, irónico o critico de algunas for-
mulaciones-, también por supuesto de la relación tan especial a 
su público, la ocasión, la escena en la que había tenido lugar, el 
contexto, la trama discursiva en la que se inserta, esto no está mar-
cado más que ocasionalmente, sino de las resonancias asociativas, 
alusiones y equivocidades que la palabra de Lacan comportaba en 
su lengua. Pero como en mi caso no disponía de esas resonancias 
excepto para algunas cuestiones puntuales que podíamos pescar y 
explicitar, en ese momento al menos no perdíamos nada, mientras 
que los alcances que dicha palabra comportaba en la nuestra, el 
viento que sopla en el seminario, abría a una infinidad de rumbos. 
La apuesta en suma, a todas luces resultaba beneficiosa, por otra 
parte, en efecto, estábamos “embarcados”, como diría Pascal. 

¿Cómo pensás la relación al texto, siendo psicoanalista y traductor? 
Tratándose de transcripciones no controladas, no corregidas -con 
sus errores y omisiones-, se puede decir que no había un texto, un 
“original”, así como no hay un texto por debajo en la palabra del 
analizante, -hay en todo caso el lugar de ensayar una escritura, que 
haga de la precipitación de un decir la ocasión para una distribu-
ción de los goces.

¿Solo compete al trabajo con los sentidos del Otro? ¿O tam-
bién con vos mismo? Se me ocurre, en el sentido de desacrali-
zar la lengua propia.
Primero la lengua es un campo, un idioma, con sus propiedades 
y características peculiares, su gramática, importan los empleos, 
las formas de la negación, los tiempos verbales, las expresiones, la 
forma de construcción de las frases, las subordinadas, tenés que 
familiarizarte... también cuenta lo que hace al registro oral, los 
equívocos, homofonías, los deslizamientos en juego en el pasaje 
de lo oral a lo escrito, de a poco uno se va metiendo, zambullen-
do en ella… ¡hasta ser tragado por ella! se sale como se puede… 
-tiene relación con el avance en la lectura, en lalengua del semi-
nario, pero también principalmente con el propio análisis-, pero 
volviendo a tu pregunta, conviene al analista el ejercicio, percibir 
a través de la extranjeridad de una lengua la extrañeza de la pro-
pia, las constricciones que impone, los equívocos que admite, los 
deslizamientos que facilita, las resonancias, forzajes, pasajes -¡al fin 
de cuentas es su pan cotidiano!-, en cierto sentido es como una 
performance, importa menos el resultado que la experiencia… con 

un poco de suerte finalmente ambas se igualan. Bajo cierto aspecto 
se emparenta a la manipulación de los nudos, o a la topología, en 
el sentido en que es el objeto el que “piensa”, el que permite o no 
ciertas transformaciones, ciertos juegos, que algo pase o no pase, y 
por supuesto en primer lugar en lo que esto concierne no solo a la 
transmisión sino a la práctica analítica misma. 

¿Creés posible la transmisión del estilo singular, entre las lenguas? 
Unos cuantos años después, -hace unos cuantos también-, arma-
mos un colectivo, “Reanudando con Joyce”… 

¿Cuál había sido el objetivo de la convocatoria?
Nos interesaba la escritura de Joyce, y el tratamiento, el abordaje 
que hace Lacan en el seminario 23 del escritor irlandés, armamos 
un foro que estuvo muy animado, muy activo, durante casi 5 años 
organizamos presentaciones, debates, proyectamos películas, hici-
mos teatro leído con actores que adoptaron el papel de los perso-
najes del Ulises, y recitaron fragmentos… fue un trabajo intenso, 
con mucha participación, nos divertimos y aprendimos bastante. 
Culminó en una gran Jornada, conmemorando el Bloomsday, la 
Jornada James Joyce, que organizamos junto con la Secretaría de 
Extensión Universitaria y la cátedra de Gloria Autino, contando 
con el auspicio de la Embajada de Irlanda en la Argentina, que 
tuvo lugar durante dos días en la Facultad de Psicología de la UBA, 
en el 2004, en la que presentamos trabajos, y participaron analistas 
destacados de diferentes escuelas... 
Pero bueno, eso es historia... yendo a tu pregunta respecto del es-
tilo, en el Ulises uno advierte que cada capítulo está escrito en un 
determinado estilo, el estilo le sirve para significar, es apenas un 
recurso más en esa caja de herramientas que es el Ulises. ¿Cómo 
hacerlo siendo su prisionero?
Volviendo a Lacan, y a lo que hace a la cuestión del estilo, -y 
salvando las distancias entre la traducción de una obra literaria, 
donde traducción y escritura se responden, juegan en un campo 
de tensiones recíprocas con valoraciones diversas, y la traducción 
de una transcripción, de una “actividad” ligada a la transmisión 
de un discurso que deriva y encuentra su anclaje en una práctica 
que hace eje en el acto analítico-, si te sitúas en la perspectiva 
de traducir discurso, me parece que el estilo queda subordinado, 
hay que situarlo como estrategia en la lengua, calibrarlo desde la 
perspectiva del discurso, y a veces se te presenta la disyuntiva entre 
traducir lengua o traducir discurso… 

¿Podes aclararlo un poco más? 
Quiero decir que no se trata solo de traducir lo que el discurso dice, 
sino lo que el discurso hace, lo cual involucra al cuerpo, el modo en 
que te afectan determinadas palabras… el ritmo… cómo funciona 
eso, -y esto inclusive más acá de la noción de performativo-, porque 
a veces se estetiza… o se aplana… -me interesa problematizar ese 
campo… entre praxis y poiesis, esa zona del discurso-, están por 
supuesto las reglas de buena escritura, pero hay también juegos con 
la escritura, con la ortografía, con la gramática, la sintaxis, entreli-
neas… para ponerte un ejemplo, aunque de otro registro, de pronto 
te encontrás con un largo párrafo cuyo sentido, su significación no 
resulta de establecerlo lógica, gramaticalmente, sino que remite a las 
propiedades topológicas de las superficies con las que trabaja Lacan, 
y hay que advertirlo, y arreglárselas con eso. 

»

»

TRADUZIR-se

         ¿Qué te llevó al interés por la lengua, y en particular por 
el acto de traducir?
Ante todo te agradezco la propuesta, me da la oportunidad de volver 
sobre algunas cuestiones ligadas al hecho de haber participado, mal 
que bien, en la intraducción temprana del seminario de Lacan; digo 
intraducción jugando con introducción pero poniendo una barra 
sobre la traducción, porque ¿cómo pensar la traducción a partir de 
la experiencia del inconsciente? Dejo, coloco esa pregunta como 
exergo, pero debo aclarar algo para disipar el malentendido, y es que 
no me considero “traductor”, -hay toda una ganga que rodea dicha 
labor, una problematicidad, una especificidad que valoro, estimo, 
puedo apreciar, pero no cargaba conmigo. Lo que puedo decir se 
ubica entonces, al menos inicialmente, un poquito más atrás.
Yo cursaba Letras y Psicología en simultáneo, y trabajaba, me ocu-
paba de la desgrabación, de la transcripción de las clases teóricas 
de materias de Psicología que salían luego publicadas como mate-
rial de estudio. Empleaba bastante tiempo en hacerlo, lo que me 
había dado cierto entrenamiento en cuanto al pasaje de lo oral a 
lo escrito, y en obtener una versión ajustada, legible. Las clases, a 
veces corregidas, a veces no, constituían el cuerpo principal de lo 
enseñable de la materia en cuestión. 
Desde esa posición particular, quizás privilegiada, se da mi encuen-
tro con la enseñanza de Lacan. Fue a través, -y hay una marca 
ahí -de Jorge Fukelman. Fui a desgrabar sus clases de Psicopatolo-
gía, aún no la cursaba, llegué distraídamente con mi grabador… 
lo empecé a escuchar…¡me rompió la cabeza! Fue un momento 
de descubrimiento, de revelación. Eran clases formidables, en un 
estilo de transmisión singular donde la palabra flexionaba y dejaba 
asomar un “hay del analista” que nos dejaba suspendidos de los ro-
deos, los pliegues de su enunciación... en esa misma cursada Jorge 
invitó a Masotta, tuve el privilegio de desgrabar las clases que dictó 
sobre Edipo y Castración en la Facultad (estoy hablando del 72), 
que fueron de alto impacto; esa matriz de estructura, de escritura, 
que daba como una indicación, una puerta de entrada, un modo 
de acceso a ese discurso… ¡encendieron la chispa! Casi enseguida 
me fui a estudiar con Masotta, y un poco más tarde comencé mi 
análisis. ¡Me convertí en portador! En una facultad... como podía 
ser Filosofía y Letras en esos años, y créeme que eso era un mundo, 
de disputa y crisis de los saberes, cuestionamientos y militancia, 
esas clases se ubicaban justo en la encrucijada. Eran años complica-
dos, intensos, de mucha efervescencia, pero inmediatamente com-
prendimos que se trataba de otro discurso, “un golpe de tambor”, 
un nuevo entusiasmo. 
De manera que lo que primero despertó mi interés, e inmediata-
mente me captó en su movimiento, esa conmoción, tenía menos 
que ver, -nada que ver, todo que ver- con otra lengua sino con un 
discurso. Fue la primera impronta. 

¿Cómo entraste en el mundo de las traducciones?
Había en ese momento muy pocas cosas publicadas de Lacan en 
castellano, casi nada de su seminario, algunos resúmenes, -para 
darte una idea, en el 75 nos hicimos de una edición “pirata” del 
segundo tomo de los Ecrits, publicados en México, trabados por 
un problema de importación, en el 77 salió en España la primera 
traducción en castellano del seminario 11, que llevaba un prólogo 
de Masotta-, era todo muy nuevo, teníamos una gran avidez… ¡y 
no había Internet!
Entre tanto, la violencia y el horror comenzaban a instalarse en el 
país, ese estremecimiento... 

De a poco, empezaron a circular transcripciones en francés, en cru-
do, no corregidas, no controladas de los seminarios, -los primeros 
seminarios “establecidos” por Miller no aparecieron en castellano 
sino a partir de la muerte de Lacan, en el 81-, y algunos emprendie-
ron la tarea de traducirlos. De manera que me encontré un día, sin 
estar demasiado calificado para hacerlo, intentando “traducir”… 
“traduciendo”, -habría que encontrar quizá otra palabra para refe-
rirse a una traducción que no se quiere traducción, que se adelanta 
a la lectura, juega un poco a ciegas con ella…, era más una forma 
de traerlo a la presencia para acceder a un pensamiento, a una en-
señanza. 
Finalmente, fue al intentar situarme en relación al psicoanálisis 
como discurso que la cuestión de la traducción, con sus dificulta-
des y particularidades se me impuso, y esto menos en el sentido de 
traducir lengua, digo palabras, o frases, o una sesión del seminario 
pronunciado en otra lengua, que en el sentido…, diría de… tradu-
cir discurso, intentando situarme en ese discurso por lo que en este 
discurso me afecta -esto es importante-, habida cuenta que Lacan 
diga que prefiere un discurso “sin palabras”. 

¿Cómo pensás el trabajo de traducción? 
Al cabo de un tiempo devino un ejercicio, una práctica corriente, 
sobreañadida, íntimamente ligada a la lectura, a mi formación. Al 
analista le conviene la práctica del interlenguas, no solo por supuesto 
en lo que hace al acceso de lo que Lacan dice, lo que puede aislarse 
como proposiciones de saber, -las más de las veces en forma conden-
sada, elíptica, aforística, lo cual es perceptible en sus ECRITS-, sino 
en cuanto al abordaje de su estilo de elaboración en el seminario, su 
fraseo, su respiración... “Lacan no es oscuro, es el relámpago que se 
dice oscuro”, dice Miller a propósito de la mentada “oscuridad” de 
su estilo, pero…¿cómo traducir relámpago?
 
¿Cuál fue el primer obstáculo (subjetivo u objetivo y si lo re-
cordás), que tuviste al comenzar a traducir?
En esos primeros intentos, digamos, siguiendo la metáfora, tra-
ducíamos en la oscuridad, una oscuridad surcada por relámpagos 
que iluminaban por un instante esos extensos párrafos plagados 
de alusiones, semidichos, subordinadas, elipsis, juegos de palabras, 
que rápidamente volvían a la oscuridad, muchas veces antes de que 
pudiéramos atraparlos o fijarlos en la puntuación, o al revés, en 
oxímoron, se nos hacía una oscuridad que ilumina, que enceguece, 
y entonces todo significa, y es el lenguaje que se retuerce… fue en 
este juego de luces y sombras que se fue haciendo la traducción… 
el seminario… como una tormenta eléctrica.
 
¿Qué posición tenés respecto a la aspiración de objetividad de la 
traducción? ¿Crees que es posible?
Apuntábamos a una versión legible, que permaneciera cercana a la 
transcripción, que cada quien pudiera retomarla por su cuenta, que 
no eximía de controlarla sino que lo reclamaba, y que pudiera ser 
puesta rápidamente en circulación. Fueron traducciones en work in 
progress. Lo auspiciaron y propiciaron Letra Viva y la Escuela Freu-
diana. Para decirte algo, que no deja de resultar una curiosidad, el 
seminario IX, que tradujimos con Mario Pujó, a finales de los 70, 
principios de los 80, no solo no fue establecido aún, sino que por 
más de 20 años fue la única traducción en castellano en circula-
ción. El mérito que puede haber tenido, acaso el único que puede 
atribuírsele, es el de no haber impedido, y acaso si propiciado que 
dicha palabra pase, se abriera camino en nuestra lengua. Han de ha-

Entrevista a Ricardo Scavino
por Violaine Fua Púppulo

Psicoanalista y Traductor del Seminario IX de Lacan.

 “En un minuto hay muchos días.” (William Shakespeare)



26 la doctaignorancia∙               ∙ la doctaignorancia∙               ∙ 27

Psicoanálisis y discapacidad auditiva, 
lo que una persona sorda 

tiene para decir…*

»

»

por Lic. Mariana Bugalter** y Lic. Marisol Flores***

* Trabajo presentado en VIII Jornadas de Salud Mental del Hospital General de Agudos P. Piñero “Psicoa-
nálisis y Hospital: Vicisitudes del cuerpo y la palabra”, 2011.

**Mariana Bugalter, Psicóloga (UBA), concurrente del Hospital General de Agudos P. Piñero. Coordina-
dora del Equipo de Atención Psicológica de Sordera e Hipoacusia del “Centro Comunitario Santander”. 

mariana.bugalter@gmail.com 
    ***Marisol Flores, Psicóloga (UBA), becaria del Hospital General de Agudos P. Piñero. Coordinadora 

del Equipo de Atención Psicológica de Sordera e Hipoacusia “Centro Comunitario Santander”. 
lic.flores.marisol@gmail.com 

 Desde el 26 de diciembre de 2001 la Ciudad Autónoma de Buenos Aires 
“reconoce (con fuerza de Ley) oficialmente, el lenguaje e interpretación de señas, 
como lengua y medio de comunicación para las personas con necesidades especiales 
auditivas, en todo el territorio de la Ciudad Autónoma de Buenos Aires1”

En el contexto de las jornadas “Vicisitudes del cuerpo y la palabra”, que-
remos contar acerca de nuestra práctica, la cual pese a no darse en un hospi-
tal, es atravesada por dichas vicisitudes. 

Hace ya un tiempo venimos trabajando con personas con discapacidad 
auditiva, marca orgánica a veces invisible pero sumamente presente en la 
vida de estos sujetos. Marca orgánica que afecta los lazos, los vínculos, la 
comunicación. Desde el inicio, el niño y su familia se ven afectados y atrave-
sados por las consecuencias de esta marca, y no es con ella, pero tampoco sin 
ella, con la que vamos a trabajar. 

En este hospital se dio a conocer un dispositivo específico, pensado para dar 
respuesta a las necesidades de una paciente hipoacúsica que se atendiera aquí. 
Fue esta presentación la que dejó una marca que motorizó nuestro trabajo, con-
vocándonos a estudiar, investigar e iniciar nuestra práctica clínica. Práctica que 
desde aquel momento venimos realizando junto a personas con discapacidad 
auditiva; algunas oralizadas, algunas que hablan exclusivamente lengua de señas 
y otras que utilizan ambas formas de comunicación, es decir, bilingües.

En el Seminario 3 Lacan dice “...En un discurso, lo que uno comprende es 
distinto de lo que se percibe acústicamente. Es todavía más simple si pensamos 
en el sordomudo, quien es capaz de recibir un discurso a través de signos visuales 
realizados con los dedos, según el alfabeto sordomudo. Si el sordomudo está fas-
cinado por las bellas manos de su interlocutor, no registrará el discurso vehicu-
lizado por esas manos. Diría aun más, lo que registra, a saber la sucesión de esos 
signos, su oposición sin la cual no hay sucesión, ¿podemos decir en sentido estricto 
que la ve? (…) habrá visto perfectamente la frase, pero será una frase muerta, la 
frase solo cobra vida a partir del momento en que presenta una significación (…) 
Es al nivel en que el significante arrastra la significación y no el nivel sensorial del 
fenómeno...” (Lacan 1955)2

En nuestra práctica, la lengua de señas es un modo de comunicación que 
nos permite tener un código lingüístico común con el paciente, ya no nos 
preguntamos por su pertinencia en el tratamiento analítico porque creemos 
que lo más importante no es que el paciente hable con su boca o con sus 
manos, sino que habla, dice, no es con el modo en que enuncia sino con sus 
enunciados, que vamos a trabajar. 

Ordenaremos nuestra presentación tomando dos ejes temáticos, a saber 
“Estructuración del lenguaje – Estructuración psíquica” e “Inscripción de la 
marca orgánica.”

Para trabajar el primer eje, “Estructuración del lenguaje – Estructuración 
psíquica”, nos preguntamos, si el inconsciente está estructurado como un 
lenguaje ¿cómo será esta estructuración en aquellos casos donde la marca 
trae una dificultad en el lenguaje? 

Podemos decir con Lacan que “todo lo que pertenece a la comunicación ana-
lítica tiene estructura de lenguaje, esto no quiere decir que el inconsciente se exprese en 
el discurso (…) el fenómeno analítico en cuanto tal, cualquiera sea, tiene no que ser 
un lenguaje en el sentido de un discurso sino que tiene que estar estructurado como un 
lenguaje.”3 (Lacan 1955)

Para hablar del modo de estructuración psíquica, no se trata de que el sujeto 

1 Ley Nº 672.
2 Lacan, J. Seminario 3 “Las Psicosis” 1955-56, pág. 197
3  Idem, pág. 237

¿Crees que hay ocasiones en que se hace imposible la traduc-
ción? Podrías relatar alguna experiencia.
La noche anterior a la presentación de Finnegans Wake, que hici-
mos con “Reanudando…”, encuentro en Internet una página, no 
se puede decir “traducida”, acaso “descifrada” de FW… ¡es desca-
bellado! Salían como 20 páginas de ella… no dejaba de escribirse… 
las palabras desfilaban delante mío, era el insomnio, la duermevela, 
no lograban armar un sueño… un libro escrito así… no es que sea 
intraducible, es que ¡no se detiene nunca…! Y cuando termina… 
vuelve a empezar, gira en redondo, es como el redondel de cuer-
da… -lo presenté al día siguiente, como un aporte para la “clínica 
del insomnio”.
Por esos años el seminario de Lacan toma algo de esto, se enrarece, 
abundan los neologismos, los juegos de escritura que deforman 
palabras, allí la traducción precisa de un aparato crítico, de notas, 
aclaraciones… finalmente la traducción resulta una patinada… 
una metida de pata, algo del orden de l’élangue sino de l’unebévue. 
Hay que calibrar eso.
Aclaro, como decir oscurezco: l’élangues, homofónico con les lan-
gues, es una expresión, un neologismo que Lacan toma de Phillipe 
Soller (Joyce&Company), para hablar de Joyce, y en el seminario 
XXIV la refiere a una elongación, que las lenguas se elongan… 
para “traducirse” una en la otra. En cuanto a l’unebévue, es la “tra-
ducción” que Lacan propone para Unwevuste, ¡una transcripción 
fonética translingüística! La noción de traducción ahí estalla. Es 
puntual me dirás, y es cierto, -pero siempre se trata de tal o cual 
frase, de tal o cual expresión, que resulta equívoca, o que te salta 
como un ruido al oído, o no se te forma en la boca… que de 
algún modo irrumpe, contamina… o facilita ciertos pliegues, de-
terminados pasajes casi sin solución de continuidad…- y tenés que 
situarlo desde la perspectiva del discurso. Una piedra de toque en 
este camino, y que tuvo para mí una gran influencia en cuanto a la 
posición de lectura, y a lo que hace al compromiso del sujeto en la 
fuerza del lenguaje, a la poética del cuerpo en el lenguaje…, fueron 
las Conversaciones en IPBA con Hugo Savino: “Traducir el ritmo 
(Beckett-Meschonnic)”. Hugo Savino es poeta y traductor (Mallar-
mé, Baudelaire, Meschonnic, entre otros), imprescindible. 

Acaso la traducción comporte y muestre fuertemente la inade-
cuación de lo Real a lo simbólico, en tanto encuentro con esa 
imposibilidad, para no obstante, ponerla a trabajar y  hacer –con 
ella- un tejido que articule consistencias y agujeros.
Está bien eso, estoy de acuerdo. Ahora bien, en cuanto al semina-
rio, hoy estamos ante un panorama distinto, contamos con ver-
siones “establecidas”, Miller se ha tomado el trabajo de redactar el 
seminario, y casi terminado la tarea-, hay traducciones “oficiales”, 
también están disponibles las estenografías, identificadas las fuen-
tes, hay versiones mejoradas en francés, registros sonoros digita-
lizados, ediciones críticas, -Rodriguez Ponte aquí, entre nosotros 
ha hecho un gran trabajo…- hay todo un corpus muy importante, 
y que sigue creciendo. Se puede acceder a la página de la Ecole 
Lacanniene, o a la revista Opacidades, para percibir un abordaje 
renovado, sumamente minucioso, fino de la cuestión, centrado 
fundamentalmente en la última enseñanza de Lacan. Ahí también 
se procede por destellos. Y es efectivamente el abordaje nodal que 
conviene. 
Pero quisiera por último, volver sobre lo que mencionabas a pro-
pósito de lo que se pierde en la traducción, de los intentos de resti-
tución que a veces se ensayan. Está ligado a otro colectivo “Pasaje 
de lenguas” que conformamos con gente de la Ecole Lacanniene y 
de Ensayo y Crítica… 

¿Cuál había sido el objetivo de la convocatoria?
La cuestión de la traducción, el pasaje de lenguas. Nos reunimos 
un grupo de analistas, traductores, lectores, mantuvimos una serie 
de conversaciones, con testimonios y discusiones que fueron muy 
ricas, y a partir de una iniciativa y del auspicio de la Ecole La-
canniene, algunos nos abocamos a ensayar al pasaje al castellano, 
“a la manera del seminario oral”, del seminario XXIV, el que se 
conoce como l’insu, y que fue finalmente publicado en México 

en el 2008. Contábamos con una transcripción publicada en la re-
vista L’Unebévue nº 21, muy atenta a los registros sonoros, que 
intentaba restituir las marcas de oralidad, en el sentido del fraseo, 
el tono, las vacilaciones, los suspiros de Lacan, así como las marcas 
de la escena, sus desplazamientos, los ida y vuelta del pizarrón, sus 
diálogos entrecortados con Gloria, su secretaria, las intervenciones 
del público, etc. 
Tenés por un lado lo que se pierde, y por otro lo que te queda, 
como marca, -el texto apuntaba a la mayor restitución de esas mar-
cas-. La traducción fue confiada a un traductor no analista, que se 
abocó a la tarea, y -es sobre este detalle sobre el que quiero ir- se 
encontró ante la necesidad, la inventiva, de introducir un punto de 
agua para señalar los tanteos, el estilo peculiar de fraseo, las mane-
ras con que Lacan ensaya hasta encontrar o relanzar su decir. Por 
supuesto, no es algo cuyo empleo se pueda normalizar, encontrarle 
una regla, no se trataba de un elemento sintáctico, pero fue una 
revelación para mí, advertir el hecho -¡esto es idiota, cualquiera lo 
sabe!- que Lacan en su seminario… ¡habla!, quiero decir significa, 
alude, interroga, comunica, interpela, avanza, da a entender, vuelve 
sobre sus pasos, se retoma, dice… y cuando quiere escribir algo, 
pues bien, ¡lo escribe! -tenés ahí los mathemas, los grafos, dibujos, 
trazados que soportan o en los que precipitan, convergen o anu-
dan, limitan los alcances de sus desarrollos, y que balizan, señalizan 
un campo, ese campo que nos interesa, que interesa cernir. Esto 
abrió para mi otra manera de situarme en relación al seminario, 
de recoger esa palabra, que es una palabra de enseñanza que Lacan 
dirige a la libertad del que la escucha, que construye ese lugar en el 
que hay que estar para hacerse soporte, lo cual quiere decir también 
supuesto, de ese saber no sabido que va más lejos de a lo que al 
sujeto le es dado alcanzar. 

En la presentación que para “Ensayo y Crítica del Psicoanáli-
sis”, Mario Betteo, Ricardo Nacht y vos llevaron a cabo en di-
ciembre del 2011, se evidenció un trabajo profundo y a la vez 
amante de la articulación entre la lengua, lalengua y l`élangues. 
¿podrias aclarar un poco más tu afirmaciòn de que lalangue es 
un punto levitatorio en la obra de Lacan, ya que supone la intro-
ducción de un punto de incertidumbre?
Tal vez, forzando seguramente un poco la nota, se podría decir que 
a partir de la introducción de este neologismo, lalangue, -y cuando 
digo lalangue digo también lalangue del seminario como su exceso, 
prometida al equívoco -,  toda la construcción que Lacan laborio-
samente fue construyendo en su enseñanza, digamos… queda en 
el aire, como derivada, como “elucubraciones” relativas a lalangue, 
-que es la que propiamente le da a la castración dimensión, si ésta 
no tiene, como dice Lacan, otra dimensión que la de lalangue-, y 
de la hazaña y del riesgo de sostenerse a ese nivel, que es en el que 
transcurre la experiencia. Es como un disolvente conceptual, como 
el hechizo en la saga de H.Potter,Wingardium Leviosa, que consiste 
en una fuerza que hace levitar los objetos, los conceptos y dejarlos 
momentáneamente en el aire. Hay que echar ahí un lazo, y se ve lo 
que conduce a Lacan hacia el nudo.

¿Cómo apareció esta idea?
Te doy un ejemplo que en cierto modo resume la presentación 
que hice en E&C. Cuando llego -esto lo mencioné en la charla- me 
encuentro con una colega amiga y le digo, voy a referirme a  la peor 
versión de lalangue (su aspecto intrusivo, parasitario, el parásito pala-
brero, etc). Mi amiga, que es de buena oreja, escucha la perversión de 
lalangue, lo que me permitió dar el paso siguiente y recoger  la pére-
versión (padre-versión), porque finalmente  mi presentación adoptó 
alguna forma de comunicación,  -mientras procuraba permanecer 
permeable respecto de esa dimensión donde lalangue solo sirve a 
una finalidad de goce, ese goce opaco del síntoma (”sólo se despier-
ta por ese goce…..”, etc., nos dice Lacan). por donde repercute la 
vía de lo que apuesta del padre a lo peor… Está hecho de cosas así 
la experiencia de un análisis, repercute  en esa hiancia, y procede 
por la vía del equívoco. 

Muchas gracias.

Del Lector



28 la doctaignorancia∙               ∙ 29la doctaignorancia∙               ∙

LA SECCION DEL TOPO (S)

Conjeturas temporales 
  sobre Tiempos conjeturales

»

»
Por Eduardo Liljeqvist

         “Debo entender” dijo el médico,”que Ud. habla 
del tiempo como de otro plano de la materia. Entonces, 
¿Por qué no podemos movernos sobre él, como lo ha-
cemos por cualquiera de las otras formas del espacio?”. 
El problema radica en eso”, agregó el psicólogo.” Ud. 
puede moverse con relativa facilidad en el espacio, pero 
no puede moverse en el tiempo.”

He ahí mi descubrimiento, dijo el Viajero. Si podemos 
vencer la ley de gravedad ascendiendo con un globo, 
¿Por qué no podríamos vencer la inercia que nos man-
tiene saltando de uno a otro instante y movernos hacia 
atrás o hacia  adelante con mayor velocidad?

H.G. Wells. La Máquina del Tiempo

“Nocturno el río de las horas fluye desde su manantial 
que es el mañana eterno”. 

Miguel de Unamuno. Rosario de Sonetos Líricos

Mucho se dijo del Tiempo, a lo largo del tiempo. Hagamos un 
breve recorrido por esos decires. 

Entre los presocráticos Heráclito, el Oscuro, nos habla del 
cambio incesante, del fluir permanente, ilustra esa visión con su 
famosa metáfora del río: “no podemos bajar dos veces al mismo río, 
todo fluye”. En tanto que en Parménides encontramos la negación 
del tiempo, lo que lleva a plantear las paradojas del movimiento, el 
movimiento no es posible: “el ser nunca ha sido ni será, porque es 
ahora todo él, Uno y continuo”.

De estas dos concepciones contrapuestas Platón realiza una 
síntesis entre el mundo fenomenológico, lo variable, lo que muta 
permanentemente y el mundo eterno e incorruptible de las ideas. 
Su afirmación bella y sugerente “el tiempo es la imagen móvil de la 
eternidad”, es decir, una entidad que transcurre a partir de algo que 
no pasa, que no sucede, que lo engendra a partir de un conjunto 
de pasados presentes que se concatenan en un presente continuo, 
claramente nos muestra esa síntesis. 

Aristóteles concebía el tiempo y el movimiento juntos “el 
tiempo es el número (la medida) del movimiento según el antes y 
el después. Medimos el tiempo por el movimiento y viceversa.

 Son los estoicos quienes en relación a esa medida numeradora 
del tiempo y del movimiento introducen la noción de intervalo. 
A pesar de las paradojas de Zenón de Elea a quien trataban de 
responder con una interpretación molecular del tiempo, sostenían 
una visión continua del mismo (el tiempo como un continuo). 
Las modalidades temporales, esto es, la lógica de los tiempos 
verbales fue motivo de reflexión en Aristóteles, los megáricos y 
los estoicos.

Para los neoplatónicos, Plotino, esa realidad numerante del 
tiempo, es el alma; es en el ser donde el tiempo reposa, donde 
guarda su completa inmovilidad. Es un “fue” que ya no es, es un 
“ahora” que ya no es, es un “será” que todavía no es.

Para San Agustín es el alma la verdadera medida del tiempo, 
que a diferencia de la eternidad, no es una presencia simultánea. 
Es en ella donde se da el tiempo (enlace del pasado retenido en la 
memoria con el futuro expectante del presente) lo cual es posible por 
la permanencia de la identidad subjetiva del alma. Postula entonces 
el carácter subjetivo del tiempo. “Y sin embargo yo sé lo que es el 
tiempo, pero lo sé sólo cuando no tengo que decirlo, cuando me lo 
preguntan, no lo sé” nos recuerda el proverbio agustiniano.

Autores medievales como Duns Escoto intentaron conciliar 
la concepción exterior e interior del tiempo (el movimiento, la 
materialidad del tiempo se halla en el exterior, en tanto que la 
medida de ese movimiento, lo formal, viene del alma). Para San 
Anselmo, las cosas creadas proceden de la nada y esta creación 
divina es continua. Para Averroes la creación de Dios es eterna y 
constante y no puede hablarse de un comienzo del mundo.

Guillermo de Ockham admitía “la probabilidad de las cosas”, 
la eternidad es altamente probable, dada la dificultad de concebir 
el comienzo del mundo en el tiempo.

En la época moderna podríamos mencionar dos modos 
fundamentales de concebir el tiempo, como realidad en sí 
independiente de las cosas y como relación. Para ambas posiciones  
es un continuo ilimitado no isotrópico (esto es, tiene una sola 
dirección y una sola dimensión). Son representantes de esa postura 
Newton (“el tiempo absoluto, verdadero y matemático por sí 
mismo, y  por su propia naturaleza, fluye uniformemente sin 
relación con nada externo”) y Leibniz para quién el tiempo tiene 
una estructura relacional, es el orden de existencia de las cosas que 
no son simultáneas, es un orden de sucesiones, así como el espacio 
es un orden de coexistencias.

Para Kant no es un concepto empírico derivado de la 
experiencia, es una representación necesaria que subyace en todas 
nuestras intuiciones. Es una forma de intuición a priori.

En Hegel, hay una primacía del tiempo, del devenir en su despliegue 
del Espíritu. La temporalidad es una manifestación de la idea.

 en cuestión cuente con más o menos palabras, ya sean orales o 
señadas. Que un sujeto posea un buen dominio del lenguaje no 
daría cuenta de un modo de estructuración psíquica neurótico, 
como tampoco la ausencia de lenguaje permitiría pensar en una 
psicosis. Sordos, los hay psicóticos, neuróticos y perversos. No es 
entonces el recurso lingüístico el elemento clave para el diagnósti-
co diferencial. 

Se preguntarán, si la respuesta es tan clara con qué fin nos plan-
teamos la pregunta. Lo hacemos porque creemos que vale la pena 
recordar que la estructuración psíquica tiene que ver con la inscrip-
ción de significantes y que los significantes son más que palabras 
vistas u oídas, que de lo que se trata es de que estos significantes se 
inscriban y de cómo operan. 

Pensamos en el significante del deseo materno, su importancia 
en la metáfora y nos preguntamos ¿este significante se inscribe a 
partir del “diálogo” entre la madre y el niño? Lo mismo con el sig-
nificante del nombre del padre, ¿se trata de que este padre enuncie 
la ley? 

Cuando pensamos en los efectos que la sordera tiene en el 
lenguaje y lo vinculamos con que el inconsciente está estructura-
do como un lenguaje, el paralelismo palabra=significante nos hace 
cuestionarnos sobre los modos de dicha estructuración. Sabemos 
que el inconsciente no es una bolsa de palabras y que la inscripción 
significante no está supeditada a los diferentes canales sensoriales; 
estos significantes se inscriben y operan en actos, gestos, miradas, 
caricias, y no sólo desde el decir.

En relación a la “inscripción de la marca orgánica”, segundo eje 
de este trabajo, nos preguntamos ¿Cómo se inscribirá esta falta de 
audición en el psiquismo del sujeto? ¿Se inscribirá? Y si no ¿qué 
efectos podrá producir esto? ¿Qué lugar para esta marca orgánica? 

Creemos que habrá tantas respuestas como casos se nos presen-
ten en la consulta. En nuestra experiencia los motivos de consulta 
pueden ser diversos. En ocasiones, la marca orgánica puede ser 
vivida como algo traumático, como algo difícil de simbolizar y 
entonces el motivo de consulta tendrá que ver con ello; en otras 
se tratará de aspectos de la vida del sujeto, que nada tengan que 
ver con su falta de audición. Tal es el caso de Adrián (de 33 años), 
sordo de nacimiento, trabaja, y vive solo en una casa construída sobre de la 
vivienda de su madre. Tiene novia y una hija con ella, a las que ve todos los 
días, pero con las que no convive porque su madre se opone a ello. Habla 
de la molestia que significa para él que su madre intervenga en su vida 
todo el tiempo “desde que nací mi mamá se metió en mi vida, ella todavía 

no pudo cortar el cordón…”. Se trata de una madre que desde que su hijo 
nació realmente se ocupó de que pudiera valerse por sí mismo, que estudie, 
que trabaje, hizo todo por él, bajo la idea de que algún día ella dejaría de 
estar. Sin embargo ahora es su hijo quien intenta un corte, valerse por sí 
mismo, y pareciera que es ella la que no puede escucharlo.

A su vez, hay casos en los que el sujeto se cuestiona en su ser 
“¿por qué SOY sordo?”, manifestando la angustia que esto le oca-
siona. 

Algo de esto se manifiesta en el caso de Soledad (30 años), quien 
se encuentra casada, compartiendo la vivienda con su marido y sus padres. 
Consulta porque refiere haber aguantado mucho sufrimiento y que ya no 
puede más. Descubrió que en distintas oportunidades su familia dispuso del 
dinero que ella tenía ahorrado sin habérselo consultado. Dice nunca ha-
berse sentido del todo parte de su familia, que siempre notó que sus padres 
la trataban distinto que a sus hermanos. Tiene dos hermanos oyentes a los 
cuales sus padres ayudaron a independizarse y ahora, que es ella la que 
necesita ayuda, sus padres no se la ofrecen. Sitúa en su sordera la razón de 
esta diferencia, “es como si mis padres dijeran, como es sorda no entiende, 
no sabe, no se va a dar cuenta”

Más allá del modo en se presenta la sordera, es decir, la sorde-
ra: como trauma,  como un aspecto de la vida del sujeto y como 
síntoma, creemos que en ningún caso, la dirección de la cura podrá 
desconocer el lugar de ésta, y no porque nuestra posición sea la 
de suponer que es de la sordera de lo que el sujeto debe hablar, 
sino porque sabemos que aunque no se nombre, existe, ha tenido 
efectos en aquellos otros de carne y hueso, sus padres, que han 
encarnado el lugar del Otro primordial, determinando la posición 
subjetiva del niño en cuestión.

La sordera provoca una herida en los padres y creemos que 
pensar los modos de estructuración psíquica requiere cierto cono-
cimiento respecto del lugar que la falta de audición ha tenido para 
ellos, pues son ellos, los que encarnan el lugar del Otro y será im-
portante lo que hayan podido hacer con esa falta. Conocer sobre 
los efectos de esta marca no tendrá que ver con hacer una anamne-
sis respecto del modo en que los padres recibieron a este hijo sordo, 
sino que será en los dichos del paciente que se podrá vislumbrar 
algo de su posición respecto de estos padres. 

Se trata de que, más allá de la sordera, este hijo pueda ocupar 
un lugar de objeto deseable, amable, para los padres. Padres que 
puedan verlo más allá de esa marca. Será con esta operatoria signifi-
cante con la que vamos a trabajar apostando a otra posición posible 
para este sujeto.

  “El tiempo es la materia de la que he sido creado.” (Jorge Luis Borges)



30 la doctaignorancia∙               ∙ la doctaignorancia∙               ∙

Servicios bibliográficos especializados en humanidades 
(psicoanálisis, psicología, psiquiatría y otros).

Búsquedas de referencias bibliográficas. 
Obtención de libros agotados y publicaciones inhallables. 

Servicios de alerta bibliográfica personalizada. 
Asesoramiento en trabajos de investigación, tesis, artículos, libros. 

Orientación en formación y diseño de 
bibliotecas institucionales y particulares. 

Novedades Bibliográficas e información semanal. 

www.vivilibros.com
Teléfono/Fax: 4861-8253

info@vivilibros.com

La distinción entre un tiempo fenomenológico y un tiempo 
objetivo o “cósmico” la encontramos en Husserl.

Al identificar el pasado con el Padre, el presente con el Hijo y 
el futuro con el Espíritu, Sheeling, idealista alemán, elabora una 
“teología” del tiempo y postula un tiempo subjetivo: cada ser 
posee su propio tiempo interno. Este sistema trinitario se identifica 
con las tres formas de Dios en el cristianismo. En relación al 
Cristianismo el punto de vista bíblico con respecto al tiempo es 
una visión lineal del mismo, con un principio y un fin “fin del 
mundo, fin del tiempo”

Dentro de las corrientes orientales, el hinduismo y el budismo, 
por ejemplo, descubrimos una definición cíclica del tiempo, 
anclada en la noción de samsara, que representa justamente un 
ciclo sin fin de nacimiento, vida y muerte del cual es necesario 
liberarse. La circularidad del tiempo tiene sus raíces en las ideas de 
inmortalidad y eternidad. Los filósofos pitagóricos y estoicos, entre 
otros, retomaron estas concepciones en occidente. 

Giambattista Vico, Friedrich Nietzsche, Henri Poincaré 
también conciben cada uno a su manera, una visión circular e 
interminable del tiempo y el universo.

Que el espacio y el tiempo sean coordenadas de un universo 
tetradimensional, que el tiempo en su fluir, tenga un carácter 
continuo o  discreto, discontinuo o “granular” en las escalas 
macro y microfísica son conceptos que nos presenta Einstein en 
sus teorías Especial y General de la Relatividad. Una concepción 
causal se desprende de ello, la noción de espacio-tiempo como 
matriz de toda realidad; lo cual conduce a pensar el tiempo como 
sustancial y no meramente relacional.

La distinción entre pasado presente y futuro es tan sólo “una 
ilusión” afirmaba  Einstein.

Ilya Prigogine retoma la flecha del tiempo (ya descrita por 
Arthur Eddington) y nos habla de la inestabilidad de la dinámica 
del tiempo y de su reversibilidad. Para Bergson, el tiempo era 

el problema capital de la metafísica. Profundo conocedor de la 
teoría de la relatividad, afirmaba que el tiempo escapa al dominio 
de las matemáticas y la física. Objetó al llamado positivismo 
lógico (Bertrand Russell) y llamó la atención sobre los límites del 
conocimiento científico. 

A diferencia del presentismo, para quién no es más que una 
ordenación de realidades diversas, en el tiempo, algunas cosas 
existen y otras no, por el contrario sostiene el eternalismo que el 
tiempo es una dimensión de la realidad ensamblada con las tres 
dimensiones espaciales, es decir, todas las cosas pasadas, presentes 
y futuras debemos considerarlas tan verdaderas como el actual 
presente. 

Pareciera ser que Heidegger, el filósofo de “ser y tiempo” 
en relación a la polémica sobre el tiempo prioriza el futuro por 
encima de las dimensiones del pasado y del presente. “El fenómeno 
fundamental del tiempo es el futuro”. Hacia el porvenir y de manera 
central hacia nuestra mortalidad, está orientada nuestra existencia 
histórica (el ser para la muerte). 

Borges, que nos habla de Heráclito y su metáfora fluvial. Nos 
habla de Boileau, de William Blake, para quién el tiempo es la 
dádiva de la eternidad, el tiempo es la sucesión que nos permite 
alguna noción de ese todo que es la eternidad y agrega: “la 
eternidad es la suma de todos los ayeres, es el pasado, ese pasado 
que no se sabe —yo creo que nunca se sabrá— cuándo empezó. Pero 
la eternidad es también todo el presente y además la eternidad es 
el futuro, ese futuro que aún no ha sido creado, pero que existe, ya 
está comenzando en este mismo momento a existir”.

Y llegamos así a Freud y la (a)temporalidad del inconciente, a 
Lacan y el sofisma de los prisioneros encarcelados en su tiempo 
lógico. Hasta aquí, este pequeño y apretado trayecto, recorrido 
lacunar, seguramente injusto con muchos pensadores y muchas 
ideas, pues el objetivo era tomar algunas pocas cuestiones 
elementales. Personalmente me resultaron sugerentes muchas ideas, 
que dejo al lector en forma de hipótesis conjeturales:

¿Podríamos equiparar a la eternidad, en sus tres registros con 
el lenguaje? ¿Y al tiempo (“su imagen móvil”) con el discurso?, de 
donde se deduce también para el tiempo una tridimensión: real 
simbólica e imaginaria, lo que permitiría zanjar la cuestión por 
ejemplo del carácter substancial-relacional, el lugar de exterioridad-
interioridad, el origen indeterminado de la eternidad, como el del 
lenguaje, permitiría explicar la simultaneidad de la eternidad y la 
sucesión del discurso, su carácter continuo y al mismo tiempo 
discreto, nos permitiría quizás entender la dificultad de San 
Agustín en definirlo. La noción de atemporalidad y de una lógica 
temporal entrarían en estas posibilidades. En el comienzo fue el 
verbo…  “el verbo hecho carne”, nos dice San Juan en el bello 
Evangelio, el verbo del discurso engendrado por la eternidad (el 
lenguaje en su inconmensurable totalidad continua). La palabra 
estaba junto a Dios, La palabra era Dios, pero Dios es la Eternidad, 
Dios es por lo tanto en nuestra conjetura, el lenguaje. Ahora bien, 
Lacan nos dice que el lenguaje es condición del inconciente, y 
que Dios es inconciente y también que Dios está en lo real. Por lo 
tanto la eternidad (el lenguaje) está en lo real. Dimensión real de la 
eternidad (del lenguaje), pero entonces el lenguaje en su totalidad 
está en el inconsciente? ¿Algo del orden de lo inconmensurable, 
se encuentra finitamente acotado? Así como nos permite destruir 
el mito nietzschesiano del eterno retorno de lo idéntico, quizás, 
Cantor nos ayude a dilucidar esta paradoja.

Estimado lector, que estas conjeturas estimulen a formular 
alguna pregunta, alguna buena pregunta que nos asombre con su 
ínsita y precisa respuesta. Si esto sucede, será para mí, la justificación 
de estas líneas.

Bibliografía consultada: J. Ferrater Mora. Diccionario de Filosofía / Roberto Alifano, 

Diálogos con Jorge Luís Borges

                                  
“He llegado por fin a lo que quería ser de mayor: un niño.” (Joseph Heller)



32 la doctaignorancia∙               ∙

UN ENCUENTRO ENTRE ARTE 
Y PSICOANALISIS
CONVOCATORIA

La Docta Ignorancia Revista de Psicoanalisis, Letras y Filosofia 
 los convoca a participar de la primera edición de entredecires, encuentro 
entre arte y psicoanálisis. 

entredecires llevará adelante charlas, mesas debates y presentación de libros, 
dentro del marco de una muestra artística cuyo contenido se vincule a las temáticas 
abordadas por la La Docta Ignorancia en sus números: El Amor, La Muerte, 
Laberintos y Espejos, La Repetición, El Cuerpo, Lo Siniestro, El Tiempo…

Convocamos bajo este marco a todos aquellos artistas que estén interesados 
en participar exponiendo obras de su autoría. Nuestro deseo es  que la pintura, 
la  escultura, el  video-arte,  la fotografía, las  instalaciones y otras expresiones 
artísticas, conformen junto a las exposiciones de panelistas invitados, un encuentro 
que posibilite desplegar nuevos interrogantes a partir del camino recorrido 
y el que queda por construir. 

entredecires

∙            ∙la doctaignorancia


